# ВБРА и РАЗУМЪ

## ЖУРНАЛЪ БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКІЙ.

1911.

Nº 17.

## СЕНТЯБРЬ-книжка первая.

#### СОДЕРЖАНІЕ:

#### I. ОТДЪЛА БОГОСЛОВСКО-ФИЛОСОФСКАГО:

| кладбищенской церкви г. Харькова (1911 г. 29 августа). Высоно-<br>преосвященнаго Арсенія, Архіеписнопа Харьнов-<br>скаго и Ахтырскаго. | I—VI            |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| Къ харантеристинъ проповъдническаго творчества высоко-<br>преосвящен. Ямросія, архіеп. Харьковскаго. В. Виноградова.                   | <b>5</b> 75596  |
| Краткій очеркъ исторіи хиліазма въ древней церкви. (Окончаніо). П. Нинольскаго                                                         | <b>5</b> 97—608 |
| Нравственное ученіе св. Амвросія, еп. Медіопанскаго. (Продолженіе). <b>Г. Прожорова</b>                                                | 609—622         |
| Правила св. Апостоль, Соборовь и св. Отець, какъ литурги-<br>ческій источникъ. Свящ. В. Платонова                                      | 623659          |
| Къ исторіи идеализма. (Окончаніе). П. Вознесенскаго.                                                                                   | 660-674         |
| І. ОТПЪЛА ИЗВЪСТІЙ и ЗАМЪТОКЪ по ХАРЬКОВСКОЙ Е                                                                                         | ПАРХІИ:         |

І. Пріємъ у Высокопреосвященнаго Арсенія.—Къ свъдънію духовенства.—Протоколъ миссіонерскаго Съвзда духовенства 1 и 2
округовъ Валковскаго увзда.—Епархіальныя извъщенія.—Отъ канцеляріи Совъта Харьковскаго епархіальнаго женскаго училища объясненіе.—ІІ. Церковность и народность, какъ устои нашего богослужебнаго пънія. (Окончаніе). К. Шебатинскаго.—Миссіонерскій листокъ.
Мъры борьбы съ сектантствомъ. Свящ. М. Николаевскаго.-Епархіальная
хроника.—Иноепархіальный отдълъ.—Разныя извъстія и замътки.—
Объявленія. (Стр. 675—712).



харьковъ.

Типографія "Мирный Трудъ", Дѣвичья ул., № 14. 1911.

#### ЖУРНАЛЪ

## "ВБРА и РАЗУМЪ"

#### состоитъ изъ двухъ отдъловъ:

1) Отдъпа богосповско-философскаго и 2) Извъстій и замътокъ по Харьковской епархіи. Сохраняя апологетическое направленіе, журналъ даетъ статьи, прежде всего, церковнаго характера. Съ научно-апологетическою же цълію въ этомъ журналъ помъщаются изслъдованія изъ области философіи вообще и въ частности изъ исихологіи, метафизики и исторіи философіи. Наконецъ въ немъ заключается отдълъ подъ названіемъ: "Извъстія и замътки по Харьковской епархіи". Въ этотъ отдълъ входятъ: постановленія и распоряженія правительственной власти, церковной и гражданской, центральной и мъстной; статьи и замътки руководственно-пастырскаго характера; свъдънія о внутренней жизни спархіи; перечень текущихъ важнъйшихъ событій церковной, государственной и общественной жизни и другія извъстія, полезныя для духовенства и его прихожапъ въ сельскомъ быту.

Журналъ выходитъ отдъльными книжками ДВА РАЗА въ мъсяцъ, по девяти и болъе печатныхъ листовъ въ каждой книжкъ, т. е. годичное изданіе журнала состоитъ изъ 24 выпусковъ съ текстомъ богословско-философскаго содержанія свыше 200 печатныхъ листовъ.

Цѣна за годовое изданіе внутри Россіи 10 р., за-границу 12 р. съ пересыпкою.

Разорочка въ уплатъ денегъ не допускается.

ПОДПИСКА ПРИНИМАЕТСЯ: въ Харьковъ: въ редакціи журнала "Въра и Разумъ" при Харьковской духовной семинаріи, въ харьковскихъ отдъленіяхъ "Новаго Времени", во всѣхъ остальныхъ книжныхъ магазинахъ г. Харькова; въ Москвъ: въ конторѣ Н. Печковской, Петровскія линіи; въ кн. магазинѣ И. Д. Сытина; въ Петербургъ: въ книжномъ магазинъ г. Тузова, Гостин. дв., № 45. Въ остальныхъ городахъ Имперіи подписка на журналъ принимается во всѣхъ извѣстныхъ книжныхъ магазинахъ и во всѣхъ отдъленіяхъ "Новаго Времени".

Въ редакціи журнала "Въра и Разумъ" можно получать полный комплектъ изданія за 1910 г. за **8** руб. съ перес. За другіе годы экземпляры журнала могутъ быть пріобрътаемы по особому соглашенію съ Редакціей.

#### ВЪ РЕДАКЦІИ ПРОДАЕТСЯ:

СОБРЯНІЕ СЛОВЪ и РЪЧЕЙ Высокопреосвященнаго Арсенія Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго, говоренныхъ въ разныхъ мѣстахъ его служенія. Цѣна за семь книгъ семь рублей съ пересылкой. Весь чистый доходъ поступаетъ согласно волѣ Его Высокопреосвященства, Архіепископа Арсенія, въ пользу Общества вспомоществованія нуждающихся воспитанниковъ Харьковской Духовной Семинаріи.

Πίστει νοοῦμεν.

Впрою разумпьваемъ

Евр. XI.



## СЛОВО

### Выеокопреоевященнаго Ареенія,

Архіепископа Харьковскаго и Ахтырскаго,

въ храмовой день Іоанно-Усъкновенской кладбищенской церкви г. Харькова (1911 г. 29 августа).

Поздравляю васъ, возлюбленная братія, съ храмовымъ праздникомъ сего святаго храма.

Для всякаго православнаго прихода такой день, какъ настоящій, составляєть великое и радостное торжество. И нынішнее престольное празднество привлекло сюда какое великое множество молящихся! И въ храмі и вокругь него и даліве по кладбищу—сколько тысячь богомольцевь, а тамъ отовсюду непрестанно движутся все повыя потоки народа сюда, къ этому густо иаселенному граду могиль, повидимому такихъ безмолвныхъ и одинокихъ...

Храмъ сей безприходный, между тъмъ въ немъ

нынъ богомольцевъ столько, сколько не бываетъ ни въ одномъ приходскомъ храмъ нашего града. Кажется, все населеніе града теперь составляетъ здѣшній приходъ. Но не только въ храмовой день, а и въ обычные дни сюда непрерывно притекаютъ молящіеся: то въ храмъ, то тамъ у одинокихъ могилъ постоянно слышатся панихидное пѣніе и скорбные возгласы надгробныхъ священнодѣйствій...

Какая же сила, какое чувство побуждаеть одинаково всъхъ притекать сюда, въ это мъсто скорби, слезъ и смерти?

Всёхъ насъ влечетъ сюда живая и неискоренимая связь съ умершими нашими сродниками и ближними. Какъ пи могущественна смерть въ прекращеніи
земного бытія людей, однако она не можетъ исторгнуть память о нихъ изъ нашего сознанія. Пусть
умерли наши ближніе, тёла ихъ предались тлёнію,
они сокрыты въ могилахъ, пусть сами могилы исчезли
съ лица земли, но духовная связь наша съ ними
неистребима. Мы, живые, творимъ о нихъ "вёчную"
память, бережемъ въ душё своей ихъ духовный
обликъ, ищемъ мёста упокоенія ихъ праха, молимся
о нихъ, образъ ихъ дёлаемъ какъ бы частію нашего
личнаго существованія и пока мы живы, все время
пребываемъ въ духовномъ общеніи съ почившими.

Во всемъ этомъ выражается всеобщая и глубочайщая въра людей въ безсмертіе души человъческой.

Эта въра присуща людямъ всъхъ временъ, мъстъ и развитія, но съ особенною ясностію и глубиною она

исповъдуется православными христіанами, просвъщаемыми Божественнымъ Откровеніемъ.

Смерть человъка не есть безслъдное исчезновение его: это-только разлучение и разлучение временное души съ тъломъ. Какъ учитъ Слово Божіе, въ смерти тыло возвращается въ землю, изъ которой оно создано, а духъ отходить ко Господу, который далъ его. Хотя тъло истявваетъ и превращается въ прахъ, но какъ зерно съется въ землю, дабы, какъ зерно и возрасти-воскреснуть предъ преславнымъ Вторымъ Пришествіемъ Господа и Всеобщимъ Его Судомъ (1 Корине. XV, 36 44). Духъ же человъческій безсмертенъ; по разлучении съ своимъ тъломъ предварительному суду Божію вступаетъ въ предначатіе блаженства въ общеніи съ Богомъ или въ предначатіе мученій въ аду. И придетъ время предъ Страшнымъ Судомъ Божінмъ, когда каждая душа обрътетъ свое тъло, соединится съ нимъ и послъ всеобщаго воскресенія возстанеть полнымъ человъкомъ для пріятія уже полнаго и въчнаго воздаянія-блаженства или мученій. А съ нами живыми что будеть тогда? Эту тайну открываеть намъ Св. Ап. Павелъ, когда говоритъ: "вси бо не успнемъ, вси же измънимся, вскоръ, во мгновение ока, въ послъдней трубъ: вострубитъ бо, и мертвіи востанутъ нетлънни, и мы измънимся" (1 Корино. XV, 51—52).

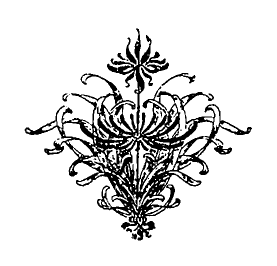
Эта тайна всеобщаго воскресенія мертвыхъ была открыта върующимъ еще въ Ветхомъ Завътъ. Св. пр. Іезекімль возвъщалъ ее въ слъдующемъ дивномъ сво-

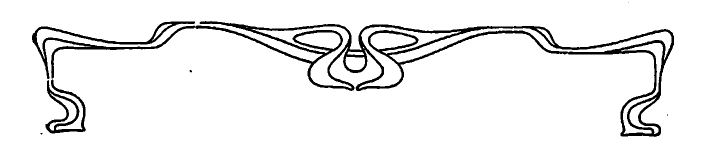
емъ пророческомъ видъніи. "Была на мнъ рука Господа, и Господь вывелъ меня духомъ и поставилъ меня среди поля,-и оно было полно костей,-и обвелъ меня кругомъ около нихъ, и вотъ весьма много ихъ на поверхности поля и воть онъ весьма сухи. И сказаль мив: сынь человъческій! оживуть ли кости сін? я сказаль: Господи Воже! Ты знаешь это. И сказалъ мий: изреки пророчество на кости сіп и скажи имъ: "кости сухія! слушайте слово Господне!" Такъ говорилъ Господь Богъ костямъ симъ: вотъ, Я введу духъ въ васъ-и оживете. И обложу васъ жилами и вырощу на васъ плоть, и покрою васъ кожею и введу въ васъ духъ,--и оживете и узнаете, что Я -Господь. Я изрекъ пророчество, какъ повелъно было мнъ; и когда я пророчествовалъ, произощелъ шумъ, и вотъ движеніе, и стали сближаться кости, кость съ костью своею. И видълъ я: и вотъ жилы были на нихъ, и плоть выросла, и кожа покрыла ихъ сверху, а духа не было въ нихъ. Тогда сказалъ Онъ мнъ: изреки пророчество сынъ человъческій, и скажи духу: такъ говоритъ Господь Богъ: отъ четырехъ вътровъ приди духъ, и дохни на этихъ убитыхъ, и они оживутъ. И я изрекъ пророчество, какъ Онъ повелълъ мнъ, и вошелъ въ нихъ духъ,--и они ожили и стали на ноги свои-весьма, весьма великое полчище. И сказаль Онъ мнъ: сынъ человъческій! кости сіи-весь домъ Израилевъ. Вотъ, они говорятъ! "изсохли кости наши, и погибла наша надежда: мы оторваны отъ корня". Почему изреки пророчество и скажи имъ:

такъ говоритъ Господь Богъ: вотъ, Я открою гробы ваши и выведу васъ, народъ Мой, изъ гробовъ вашихъ и введу васъ въ землю Израилеву. И узнаете, что Я—Господь, когда открою гробы ваши и выведу васъ, народъ Мой, изъ гробовъ вашихъ, и вложу въ васъ духъ Мой, и оживете, и помъщу васъ на землъ вашей.—и узнаете, что Я Господь сказалъ это—и сдълалъ, говоритъ Господъ" (leзек. XXVII, 1—14). Такъ, въ этомъ видъніи въ величественныхъ чертахъ изображены были не только обновленіе Израиля и возвращеніе его изъ плъна Вавилонскаго на родину, но и всеобщее воскресеніе рода человъческаго...

Какъ должна быть утёшительна для людей эта въра во всеобщее и дивное воскресеніе мертвыхь! Какъ опа укрѣпляетъ и оживляетъ нашу память о почившихъ! Въ какую глубокую связь съ ними она поставляетъ насъ, живыхъ! Эта въра побуждаетъ насъ непрестанно молиться о почившихъ, ибо молитвы наши о нихъ, соединенныя съ благодатными молитвами св. Церкви, возводятъ ихъ къ Царству небесному. Эта въра ободряетъ насъ будущимъ соединеніемъ нашимъ съ почившими, и поэтому, она примпряетъ насъ съ ихъ смертію, успокаиваетъ насъ и утъщаетъ во время скорби и слезъ о нихъ... Примпряющее и радостное обращеніе къ намъ этой въры всегда слышится такъ настойчиво въ величественномъ и умилительномъ чинъ иравославно-христіанскаго погребенія...

Итакъ, возлюбленная братія, "веймъ бо явитися намъ подобаетъ предъ Судищемъ Христовымъ, да пріиметь кійждо, яже съ тѣломъ содѣла или блага, или зла" (2 Корине. V, 10). П о если бы намъ, по вѣрѣ нашей и благодати Божіей, въ тотъ страшный день Господень, услышать сладостный гласъ Христа Спасителя: "пріидите благословенніи Отца Моего и унаслѣдуйте Царство уготованное вамъ отъ сложенія міра"! (Мате. XXV, 34). Аминь.





## Къ характеристикъ проповъдническаго творчеетва высокопреосвящен. Амвросія, архіеп. Харьковскаго.

(Къ десятильтию со дня кончины 3 сент. 1901 г.).

Į.

#### Общій обзоръ проповѣдническаго творчества преосв. Амвросія.

Преосвященный Амвросій запечатлівль свое имя въ исторін отечественной церкви двоякаго рода пропов'ядническою дъятельностью. Съ одной стороны, -- это блестящій ораторъ-импровизаторъ, съ другой-не менфе знаменитый авторъ длиннаго ряда образцовыхъ проповъдей, написанныхъ въ тиши ученаго кабинета. И та и другая даятельность продолжалась въ теченіе цёлой его жизни. Импровизація создала ему его славу и извъстность. Съ нея именно онъ началь свою энергичную проповъдническую дъятельность. Выступивъ на поприще импровизаціи въ пятидесятыхъ годахъ прошлаго стольтія 1) по совершенно случайному мотиву, —совъту Өеодора Васильева Самарина 2), —онъ такъ усердно работалъ въ Москвъ на этомъ поприщъ, что, по словамъ его біографа, пропов'ядывалъ почти каждый воскресный и праздничный день живымъ, устнымъ словомъ, пока произнесеніе поученій такого рода не обратилось у него въ нравственную потребность, какъ обязательность его служенія, какъ его призваніе. "Когда почему нибудь пропов'вди

<sup>1)</sup> Полн. собр. проповъдей Высокопреосвященнаго Архіепископа Амвросія, бывшаго Харьковскаго, съ приложеніями. Изд. Совъта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища, т. V (дополнительпый). Харьковъ, 1903 г. Живое слово, стр. 102—4).

<sup>2)</sup> Срав. Живое Слово, стр. 103.

бывало не приготовишь, -- говорилъ онъ, будучи Харьковскимъ архіепископомъ, ш видишь, какъ народъ заранве придвигается къ аналогію, становится скучно и тяжело на душъ, и выходишь изъ церкви съ смущенною совъстью, точно сдълалъ какое нибудь дурное дъло. Оно и дъйствительно выходить дурное: не исполнена святая обязанность "1). Такъ было во время его служенія въ санъ священника при Казанской, у Калужскихъ воротъ, церкви. Но то же видимъ и за время служенія въ санъ епископа, который онъ приняль 15 января 1878 г. Проживая въ Богоявленскомъ монастырь, онь, по словамь прот. Буткевича, неопустительновъ каждый воскресный и праздничный день совершалъ Божественную литургію и неопустительно пропов'ядываль Слово Божіе. Это были проповъди не писанныя, не сочинепныя напередъ, "неученыя", какъ называлъ ихъ самъ преосвященный; это были импровизаціи въ собственномъ смыслъ этого слова; но такія то именно проповъди его и любилъ слушать простой народъ, ради нихъ то онъ иногда нздалека приходиль въ ту церковь, гдъ совершалъ литургію преосв. Амвросій. Бывали случан, когда владыка, усталый или недомогающій, не думаль совсёмь произносить проповъдь; но народъ самымъ присутствіемъ своимъ п привычкою вынуждаль его препобъждать немощи и говорить 2). Ставъ потомъ архипастыремъ Харьковскимъ, "Краснословесный" В) Амвросій съ тою же ревностью и увлекательностью проповъдывалъ Слово Божіе 4). Въ 1882 году онъ неопустительно говориль импровизаціи на каждомъ богослуженіц, хотя бы ему приходилось служить несколько дней подъ рядъ 5). Въ 1883 г. преосв. во всв воскресные и праздничные дни обыкновенно служиль въ канедральномъ соборъ и неопустительно произносиль импровизированныя поученія в, въ которыхъ онъ между прочимъ объяснялъ молитву Господню. Объ этомъ сообщаеть прот. С. А. Иларіоновъ въ письм'ь къ архіен. Савв'ь Тверскому. "Октября 30-го, въ

¹) Въра и Разумъ 1902 г. № 9, стр. 507---8.

<sup>2)</sup> Въра и Раз. 1902 г. № 11, стр. 661.

<sup>8)</sup> Саввы, архіеп. Тверского "Хроника моей жизни" т. 6, ст. 681.

<sup>4)</sup> Въра и Раз. № 19, стр. 193.

<sup>5)</sup> Въра и Раз. 1902 г. № 14, стр. 93.

<sup>&</sup>quot;) Въра и Раз. № 14, стр. 101.

день прибытія Владыки на Харьковскую паству, было открыто воскресное собесъдование въ третьемъ мъсть. Народъ ходить въ следь Владыки. Онъ служиль въ соборе и уже нъсколько служеній сряду въ поученіяхъ своихъ разъясняеть молитву Господню "Отче нашъ". Послъ литургін жаждущіе слышать слово его массою направились къ тому зданію, гдъ предполагалось открытіе, и заняли всъ комнаты; конечно, не могли слышать рвчи, которою онъ двиствительно растрогаль слушателей. Редкій дарь проповедническій, какь живой источникь бьеть, такь льется речь изь его святительскихъ усть. Жаль, что онъ не даетъ въ печать своихъ поученій; на просьбы многихъ о томъ, чтобы печатать всв его поученія и рвчи отввчаеть одно: мнв легче ихъ говорить, чемъ писать" 1). Въ следующемъ году тотъ же протојерей писалъ тому же архіеп. Саввъ про преосв. Амвросія. "Въ теченін всего мая місяца Владыка обозрівваль церкви Зміевскаго, Волчанскаго и Ахтырскаго увздовь, ежедневно служиль, говориль вездъ проповъди"<sup>2</sup>). Въ томъ же 1884 году преосв. Амвросій предавался систематическому импровизированному проповъданію о Богъ и Его свойствахъ 3), при чемъ не забывалъ потребности образованнаго общества. Въ декабръ 1884 года прот. Иларіоновъ сообщалъ архіеп. Саввъ: "Владыка нашъ для образованной публики началь бесёды по субботамъ на всенощныхъ и избралъ церковь въ Институтъ благородныхъ дъвицъ. Декабря 1-го, 8 и 15 говориль о различи между образованиемъ и просвъщеніемъ, о томъ, что истинное просвъщеніе заключается въ познаніи Бога: "да знають Тебе единаго, Истипнаго Бога и Его же послалъ еси Інсуса Христа",—и 3-я бесъда, особенно поразительная, была о безвъріи нашего времени. Публики было не много, но самая избранная, начиная съ губернатора, вице губернатора и другихъ почетныхъ лицъ" 1). Систематическую импровизированную катихизацію вель преосв. Амвросій также осенью и зимою 1886 года 5).

<sup>1)</sup> Архіеп. Саввы "Хроника", т. VII, стр. 76.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 268.

s) Въра и Раз. № 14, стр. 103.

<sup>4)</sup> Савва архіеп. Тверской. Хроника моей жизни, т. VII, 370.

<sup>5)</sup> Въра и Разумъ 1902 года № 14, 225.

Въ слъдующемъ году неопустительно совершая богослуженія по воскреснымъ и праздничнымъ днямъ и, по обычаю произнося проповёди, преосв. Амвросій въ рядъ катихизическихъ поученій изложилъ евангельское ученіе о блаженствахъ. Вообще, въ первые десять лътъ проповъдническая дъятельность Харьковскаго витіи отличалась такою неутомимостью и широтою, что нъкоторые доброжелатели его боялись, что Харьковское общество, привыкнувъ къ необычайно частымъ выступленіямъ своего архипастыря-витін, какъ явленіямъ обычнымъ, перестанетъ относиться къ нимъ сь должнымъ вниманіемъ. Съ 1892 года, вслёдствіе потери преосв. Амвросіемъ голоса, должна была почти совсвму, прекратиться его импровизированная проповъдь 1). Но съ постепеннымъ ограниченіемъ импровизаторской діятельности не умолкала, а скорве развивалась проповедь писанная въ видъ поученій, которыя до 1892 года произносиль самъ авторъ своимъ "теноровымъ голосомъ; громко и раздъльно" 2), а послъ этого года читались съ церковнаго амвона уже къмъ либо изъ довъренныхъ отъ автора лицъ. Писанныхъ проповъдей мы имъемъ отъ преосв. Амвросія около 150. Онъ давалъ ихъ во время служенія въ Москвъ среднимъ числомъ отъ 3 до 4 въ годъ, размѣромъ 1/s до 1 печатнаго листа, а во время служенія въ Харьковской епархіи отъ 5 до 6 размѣромъ отъ 1 до 3—4 печатныхъ листовъ в). Все это ръчи, произнесенныя въ торжественныхъ собраніяхъ по случаю какихъ либо празднествъ или выдающихся событій, царскихъ дней (болве 40), встрвчи царственныхъ особъ (ок. 10), погребенія и поминовенія общественныхъ д'ятелей (ок. 15), юбилея, актовъ учебныхъ заведеній (ок. 20), освященія храмовъ и ихъ храмовыхъ праздниковъ, открытія различныхъ общественныхъ учрежденій (больше 20), наконецъ, по случаю такихъ событій, какъ спасеніе Государя отъ опасности, изданія манифеста, принесенія присяги, совершеннолътія Наслъдника, панихиды по умершемъ Государъ (ок. 7). Затьмъ сюда же относятся двь рьчи: одна при нареченіи во епископа, другая-при вступленіи на Харьковскую каеедру. Изъ проповъдей, написанныхъ безъ всякаго отноше-

<sup>1)</sup> Въра и Разумъ 1902 года № 18, стр. 373.

<sup>2)</sup> Саввы "Хроника". Т. VI, стр. 710.

<sup>8)</sup> Ср. Въра и Церковь, 1901 года, томъ II, стр. 478-479.

нія къ какому либо торжественному собранію, можно указать повидимому только одну, это—слово на Литургіи Преждеосвященныхъ Даровъ—"о самоизвиненіи" і марта 1884 года <sup>1</sup>). Наконець, въ Московскій періодъ своей дѣятельности преосв. Амвросій далъ нѣсколько рѣчей застольныхъ произнесенныхъ внѣ храма и нѣсколько публицистическихъ чтеній и статей, а въ Харьковскій—нѣсколько словъ юбилейныхъ, внѣ церковныхъ и рядъ рѣчей, предназначенныхъ для чтенія на такого рода внѣцерковныхъ собраніяхъ, каковы акты Харьковской Семинаріи, епархіальнаго женскаго училища и Института благородныхъ дѣвицъ.

II.

#### Импровизированная проповъдь.

Тотъ не составить себѣ вѣрнаго представленія о проповѣднической дѣятельности преосв. Амвросія, говорить одинъ его біографъ <sup>2</sup>), кто будетъ судить о ней только по нечатнымъ проповѣдямъ и забудетъ о тѣхъ импровизаціяхъ, которыя были произносимы при каждомъ священнослуженіи и обозрѣніи епархіи. Онъ "составитъ себѣ неизбѣжно лишь одностороннее представленіе".

Импровизированныя проповъди преосвящен. Амвросія имъли существенно иной характеръ, чъмъ проповъди зарачье написанныя и напечатанныя. Послъднія онъ предназначаль для обширнаго круга читателей, для лицъ интелличентныхъ и научно образованныхъ болье для чтенія, чъмъ для слушанія (нъкоторыя изъ нихъ онъ даже прямо иечаталь безъ предварительнаго произпесенія ихъ въ церкви); въ нихъ онъ говоритъ больше уму, чъмъ сердцу, а потому всь онь и отличаются серьезною, научною или философскою постановкою; нъкоторые писатели поэтому называли ихъ прямо трактатами (мнъніе это, впрочемъ, описочно). Въ своихъ проповъдяхъ импровизованныхъ, не писанныхъ и не печатныхъ, но произнесенныхъ только живымъ словомъ,

<sup>1)</sup> Говоримъ—"повидимому"--потому, что прессв. Амвресій могъ имѣть въ виду событіе 1 марта 1881 года, по случаю котораго въ соборѣ, навърное, была торжественная панихида.

<sup>2)</sup> Вънокъ на могилу …высокопр. Амвросія… Харьковъ, 1902 г., етр. 7. Срави. Въра и Раз. 1902 г. № 9, етр. 509.

онъ имълъ въ виду напротивъ, лишь простой неученый народъ, который только и посъщалъ церковное богослужение: въ нихъ онъ говоритъ, за раниими литургіями, уже не столько уму, сколько сердцу своихъ благочестивыхъ слушателей, а потому онъ и отличались всегда простотою, ясностью, общедоступностью и сердечностью изложенія. Архіепископъ Амвросій, справедливо говорить свящ. А. Полозовъ въ Церков. Въд. (1901 г. № 38), напечаталъ далеко не все, что было имъ произнесено. Онъ, какъ извъстно, неустанно проповъдываль Слово Божіе, и народныя массы охотно любили его слушать, когда онъ просто, ясно и сердечно обращился къ нимъ одишмъ. Эти не писанныя, но не менъе обильныя и цънныя, чъмъ печатныя, поученія покойнаго витін были и сердечны, и доступны всемъ и каждому, и вызывали слезы умиленія. Свои импровизаціи, произнесенныя во время служенія при Казанской, у Калужскихъ вороть, церкви, Амвросій, тогда протоіерей А. О. Ключаревь, называль въ шутку "мужицкими проповъдями", такъ какъ онъ предназначались преимущественно для простого народа. И онъ не ошибался. Простой народъ зналъ свои проповъди и любилъ ихъ: онъ цънилъ ихъ выше даже ученыхъ и папечатанныхъ проновъдей своего любимаго витін. Объ этомъ зналъ и самъ проповъдникъ. "Мий объяснили разницу между проповъдями обдуманными, обдъланными, и импровизиреванными поученіями, говорить онъ, мои бывшіе прихожане, большею частію, люди простые. Я дарилъ имъ свои печатныя проповъди; прочитавши ихъ, они мнъ говорили: "благодаримъ, по вотъ тв проповъди, которыя вы говорите намъ каждое воскресенье, лучше" 1). До насъ не дошло ни одной стенографически-точно записанной импровизаціи преосв. Амвросія и мы не можемъ непосредственно судить объ особенностяхъ его импровизированныхъ проповъдей. Но можемъ съ вфроятностью заключить о нихъ по тъмъ жденіямъ, которыя даеть самъ проповъдникъ въ своей стать в "Живое слово". Такъ какъ здъсь онъ хочеть подълиться со своими сослужителями и особенно съ молодыми и начинаю. щими опытомъ жизни 2), то въ его сужденіяхъ нужно видъть тотъ идеалъ, къ которому стремился и такъ или иначе осуще-

¹) Въра и Раз. 1902 г. № 9, стр. 510—11.

<sup>2)</sup> Живое Слово, стр. 103.

ствляль онь самь. Здёсь онь даеть подробное разъяснение отличительных свойствъ импровизаціи отъ писанной проповъди. Различіе между тъмъ и другимъ касается, во-первыхъ, построенія, во-вторыхъ, содержанія. "Для опытнаго слушателя, говорить здёсь авторъ, въ писанной и заученной речи сейчасъ видна кабинетная работа; самая постановка вопроса опредъление главнаго понятія, раскрытіе частныхъ мыслей, последовательность, гладкая, осмотренная, безостановочно льющаяся річь, - все обнаруживаеть обдуманность и отдівланность по всёмъ правиламъ ученыхъ и ораторскихъ сочиненій. И это при всей силь впечатльнія безсознательно понимается даже простыми слушателями; "ужъ очень все складно". Писанныя ръчи "строятся по неотложнымъ законамъ человъческаго мышленія", и именно это построеніе и самые законы построенія такихъ рвчей существенно отличають ихъ отъ импровизацій... Попробуйте буквально, стенографически, записать самую блестящую импровизированную рвчь, произведшую самое сильное впечатленіе, и при чтеніп отнестись къ ней съ тою строгою критикою, съ какою вы относитесь къ сочиненіямъ, —вы не будете ею довольны: она вамъ покажется, за очень ръдкими исключеніями, и не послъдовательною, и неполною, и не стройною, хотя на своемъ мъсть и въ свое время она найлучшимъ образомъ сдълала свое двло. Другой опыть: кто упражнялся довольно въ импровизаціяхъ и пробовалъ записывать дома со всею точностію произнесенныя имъ рвчи, тотъ знаетъ, что это не только трудно, но даже и не возможно. Какъ только онъ свль за столь, взяль перо въ руки, опъ чувствуеть, что у него въ ум'в начинается совершенно иная работа, иныя требованія логики и искусства изложенія, чемь те, какія действовали въ его импровизаціи. Онъ чувствуетъ, что жизнь, которою онъ самъ жилъ при произнесении устной ръчи, улетаеть при логическомъ анализъ мысли" 1).

Въ приведенныхъ словахъ преосвящ. Амвросій указываетъ, такимъ образомъ, слъдующее различіе между своими импровизаціями и писанными проповъдями. Въ писанныхъ проповъдяхъ онъ ставилъ правиломъ прежде всего давать вопросу надлежащую постановку, затъмъ опредълять глав-

<sup>1)</sup> Живое Слово, стр. 86-87.

ное понятіе, лежащее въ основъ раскрытія вопроса, и, наконець, изъ этого понятія раскрывать частныя мысли последовательно, гладко и стройно, съ такъ называемыми переходами отъ одной части къ другой. Импровизаціи строились не такъ. Въ нихъ не было многаго изъ того, что дълалось въ писанныхъ проповъдяхъ, для удовлетворенія привычки къ требованіямъ логики и соблюденію правилъ, предписанныхъ для сочиненій. То же самое говорилось проще и прямъе безъ лишнихъ принадлежностей научнаго мышленія. Многимъ мыслямъ давалось направленіе и приложеніе и большее или меньшее раскрытіе въ зависимости не отъ твхъ требованій, которыя строго логически вытекали изъ существа вопроса, но въ зависимости отъ наличнаго состава и настроенія слушателей 1). Со стороны содержанія импровизація также представляеть нічто иное въ сравненіи съ писанною проповъдью. Тамъ (въ писанной проповъди), мы задаемся мыслью взять предметь для слова интересный (удовлетворяя этимъ большею частію самихъ себя). и даже новый, и раскрыть его пооригинальное, такъ какъ обо всемъ изъ христіанскаго ученія много до насъ было писано, и намъ не хочется повторять то, что сдълано другими. И воть мы, какъ говорится, ломаемъ головы, большею частію совершенно напрасно, исключая, разумфется, случаевъ, когда, по требованію жизни являются и новые предметы для поученій, и необходимость новыхъ пріемовъ въ ихъ изложеніи. Задача импровизаціи и проще и ограничениве, именно: давать праткое и, по возможности, оживленное наставленіе слушателямъ изъ ученія вфры и христіанской жизни въ видахъ постояннаго, или частаго напоминанія о спасеніи дуни и преуспъяніи въ добродътеляхъ, -- изъ чего по времени сложится въ умахъ слушателей болъе, или менъе полное представление о предметахъ въры и христіанскихъ обязанностяхъ... не о томъ надо было заботиться, чтобы исчерпать всю полноту и глубину содержанія въ данномъ предметв, а чтобы изложить его ясно и понятно для слушателей, изъ которыхъ большинство составляютъ люди, не получившіе научнаго образованія, да и получившіе его большею частію отличаются скудостію въ познаніяхъ въ предме-

<sup>1)</sup> Живое Слово, стр. 88.

тахъ въры 1). Но это не значить, что мысли для импровизаціи могуть браться не существенные для раскрытія вопроса или что онъ могутъ быть разбросаемы безъ всякаго порядка. что импровизаторъ можетъ схватить изъ своего предмета, что попало, изложить его второпяхъ какъ нибудь, не заботясь ни о круглоть, ни о связи мыслей. Онъ можеть не исчерпать всего содержанія предмета, какъ это дълаетъ писатель въ кабинетъ, но онъ долженъ непремънно указать главнъйшія основанія своего разсужденія, чтобы имъть данныя для выводовъ и заключеній; онъ можетъ не выдерживать со всею строгостію развитія мыслей, какой требуеть логика отъ сочиненій, но связь мыслей непременно должна чувствоваться въ его рфчи; онъ можеть допустить нфиоторыя уклоненія отъ одной мысли къ другой, повторенія-съ цълью возстановленія того, что было имъ забыто, или по скорости опущено изъ вниманія, но во всемъ этомъ не должно быть каотическаго смещенія мыслей, обдающаго слушателей туманомъ, въ которомъ они чувствуютъ потребность спросить: что это такое 2)? Въ импровизаціи, какъ и въ писанной проповъди, должны быть: глубина мыслей, точное разграничение ихъ и правильное ихъ развитие. "Безъ глубины мыслей речь оратора будеть пуста; безъ точнаго разграниченія мыслей онъ будеть смішивать понятіе и уклоняться отъ главнаго предмета, составляющаго цёль рёчи; безъ правильнаго развитія мыслей его річь будеть непослідовательна, запутана и оставить въ слушателяхъ смутныя представленія о предметь, а иногда недоумьнія и сомнынія в). Въ отношеніи, наконецъ, слововыраженія, и въ импровизаціяхъ, и вь писанныхь проповъдяхь мысли должны выражаться "точными словами, соотвътствующими достоинству предмета, мъсту 1), содержанію річи, чистому виусу и достоинству собранія 5), примънительно къ средъ, въ которой говорится 6). Особенно возстаетъ преосвящ. Амвросій противъ наполненія ръчи иностранными словами и оборотами, иногда сами по

<sup>1)</sup> Тамъ же, стр. 140.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Живое Слово, стр. 92—93.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) Тамъ же, стр. 92.

<sup>4)</sup> Тамъ же, стр. 143.

<sup>5)</sup> Тамъ же, стр. 89.

<sup>6)</sup> Тамъ же, стр. 97.

себъ излишними, а иногда непонятными для тъхъ, къ кому обращена ръчь". Какая надобность, говорить Амвросій, обращаясь къ ораторамъ и писателямъ духовнымъ и свътскимъ безъ различія, какая надобность громить полуграмотныхъ людей, засъдающихъ во многихъ нашихъ собраніяхъ при обсужденін какого-нибудь частнаго и пногда очень неважнаго вопроса общими разсужденіями о прогрессь и цивилизаціи, о рутинь, господствующей въ нашей странь и т. п.? И какъ бы, казалось, мыслящему человъку, при необыкновенномъ богатствъ нашего родного языка, не обойтись безъ иностранныхъ словъ, не требуемыхъ вовсе наукою, каковы: эмансипація, эксплуатація, эвакуація, дезинфекція, прригація, эппзоотія; манипуляція, дискредитировать, фигурировать и пр.? Если ораторы духовные виновны въ томъ, что доселъ слишкомъ кръпко держатся пріемовъ ръчи, усвоенныхъ имъ исторією нашего духовнаго просв'ященія, оть чего всегда бываеть трудно отділаться, и если это заслуживаеть иногда справедливаго порицанія; то съ какой стати намъ впадать изъ доброй воли въ новый недостатокъ, —нагроможденія безъ нужды въ русскую речь иностранныхъ словъ, чего такъ тіцательно избъгали наши знаменитые отечественные писатели первой половины текущаго стольтія. Рычь импровизатора есть "ръчь болъе или менье разговорная". Правда, человых ученый вообще и въ частности богословъ привыкаеть говорить языкомъ своей науки, но церковная проповъдь въ этомъ отношении имъетъ ту особенность, что она касается съ ученой точки зрвиія всвхъ явленій жизни важныхъ и не важныхъ, хорошихъ и худыхъ. Поэтому, проповъднику въ ръчи своей приходится сближаться съ обыкновеннымъ разговорнымъ языкомъ". Но однако же здфсь жна особенная "осторожность, чтобы не заговорить о дълахь житейскихъ твмъ житейскимъ языкомъ, какъ слышится на илощадяхъ 1). Что касается размёра импровизацій, то преосвящ. Амвросій разм'връ ихъ ставить въ зависимость оть душевнаго состоянія пропов'ядника-сь одной стороны, и слушателей-съ другой. Самъ онъ могъ съ яспостью говорить минуть 15--20 и уже съ напряжениемъ полчаса 2).

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) Живое Слово, стр. 144.

<sup>2)</sup> Тамъ же, стр. 132.

Одна изъ наиболъе длинныхъ импровизацій была сказана 24 ноября 1870 года въ день годичнаго акта Петровской акапемін. Одинъ изъ слушавшихъ ее дълаеть о ней такой отзывъ: "На актъ говорилъ ръчь архіерей: говорилъ болье получаса и-такъ хорошо, такъ разумно, всъ такъ его заслушались, что какъ бы онвмвли. 400 человвкъ стояли такъ тихо, что слышенъ былъ бы полетъ мухи. Говорилъ опъ о вещахъ интересныхъ для всякаго человъка: объ идеалахъ, т. е. о совершенствъ, къ которому долженъ стремиться всякій, о сов'єсти, о свободной вол'є челов'єка, о несовершенствъ человъческихъ знаній, о вліяній религій на частнаго человъна и, наконецъ, просилъ студентовъ, чтобы они не подрываль религи и не смъялись надъ нею между крестьянами, такъ какъ вмъсто нея ничего не могуть дать имъ. Цълый день носяв этого почти только и говорили, что про его проповъдь 1). Подобное же впечатлъніе, по свидътельству прот. Буткевича, произвела на слушателей другая продолжительная импровизированная рвчь, сказанная въ сумской гимназической церкви. Ръчь эта дышала искренностью и такою трогательностію, что родители и многіе изъ присутствующихъ отвъчали на нее обильными слезами: самъ владыка, изображая грустныя современныя явленія, въ пъкоторыхъ мъстахъ говорилъ сквозь слезы и дрожащимъ голосомъ" <sup>2</sup>).

Отчасти по случайности, отчасти по винь самаго преосвященнаго Амвросія, не дозволявшаго близкимъ къ себъ лицамъ стенографировать его импровизаціи изъ опасенія, что мысль объ этомъ будеть производить въ немъ замъщательство во время самаго произношенія проповъди, импровизпрованныя ръчи знаменитаго витіи не дошли до насъ не только въ стенографическомъ, но даже и сколько нибудь удовлетворительномъ видъ. Отъ этого мы не имъемъ возможности судить непосредственно, въ какой мъръ указанныя правила выполнялись самимъ преосвящ. Амвросіемъ въ его импровизаціяхъ. До нашего времени случайно сохранились въ приблизительной передачъ лишь нъсколько отрывковъ импровизацій преосвящ. Амвросія. Таковы ръчи: при постыце-

<sup>1)</sup> Въра и Разумъ № 12, стр. 730--731.

<sup>2)</sup> Въра и Разумъ № 14, стр. 96.

нін Сумской классической гимназін і); въ стольтнюю годовщину со дня рожденія Московскаго митрополита Филарета 2) въ церкви Харьковскаго тюремнаго замка в), въ домовой церкви Харьковскаго института благородныхъ дъвицъ 1-го іюня 1891 года \*). Сюда же можно отнести рѣчь въ отвътъ па юбилейныя поздравленія 8 сентября 1888 г. Къ сожалънію, всъ эти импровизаціи, вызванныя спеціальными случаями, имьють спеціальный экстраординарный характерь, какъ напримъръ: нъсколько практическихъ наставленій ученикамъ гимназін, или воспитанницамъ института, или, наконець, заключеннымь въ тюрьмъ, выражение благодарности и уваженія городу или сословію; что касается річи въ память Филарета, то отъ нея сохранился лишь отрывокъ, въ которомъ даются личныя воспоминанія о Филаретв. Но, къ сожальнію, не сохранилось ни одного образца, такъ сказать, нормальныхъ или рядовыхъ импровизацій, въ которыхъ преосвященный Амвросій безотносительно къ какимъ либо особымь обстоятельствамь, раскрываль истины христіанской въры и нравственности. Лишь до нъкоторой степени представленіе объ нихъ можеть давать поученіе по случаю выпуска воспитанниць института благородныхъ девицъ, раскрывающее общую тему о чтеніи книгъ, какъ средствъ самообученія и самообразованія. Поученіе состоить изъ небольшого вступленія, въ которомъ указывается поводъ къ раскрытію именно этой, а не другой темы, изложенія, и совсты коротенькаго заключенія. Чтобы понять особенность этого поученія-импровизаціи, нужно сравнить его съ другимъ поученіемъ, писаннымъ, предназначеннымъ на подобный же случай, хотя и на другую тему. Это-ръчь, произнесенная въ Москвъ 31 мая 1880 г. при выпускъ воспитанницъ Московскаго Николаевскаго института. Во вступленін того и другого слова проповъдникъ, исходя отъ факта выхода воспитанницъ изъ школы, напоминаетъ имъ о задачахъ, которыя онъ должны выполнить внъ школы. Но тогда какъ въ первомъ словъ онъ ограничивается простымъ конста-

¹) Въра и Разумъ 1902 г. № 14, стр. 95—96.

<sup>2)</sup> Въра и Разумъ 1902 г. № 14, стр. 99. Срави. Архіен. Саввы. Хроника, т. VI, стр. 744.

<sup>3)</sup> Въра и Разумъ № 14, стр. 101—2. Въра и Разумъ № 18.

<sup>4)</sup> Въра и Разумъ № 17.

тированіемъ факта, во-второмъ-онъ достаточно подробно описываеть его частныя обстоятельства и указываеть поводъ къ ръчи въ мотивахъ личнаго свойства, не имъющихъ отношенія къ существу темы. Равно и предстоящія воспитаннипамъ задачи онъ изображаетъ въ первомъ словъ кратко и просто-самообразованіе и самообученіе, во-второмъ-чрезъ рядъ логически тесно связанныхъ и другъ друга восполняющихъ мыслей, выраженныхъ чрезвычайно правильно, въ тонко округленныхъ фразахъ. Въ изложеніи перваго слова ходъ мыслей поразительно простъ. Для самообразованія пеобходимо читать книги; но книгъ много, и всъхъ нельзя прочесть; необходимъ значить выборъ; нужно читать только самое необходимое и истинно полезное. Книги бывають трехъ родовъ; и каждый изъ нихъ требуетъ особаго отношенія. Къ первому роду книгъ-принадлежать книги Свящ. Писанія. Ихъ нужно читать усердно. Всв возраженія (ихъ четыре) противъ такого чтенія неосновательны и неразумны. Ко второму роду книгъ принадлежатъ книги научнаго содержанія. Здісь каждый волень избирать, что ему боліве необходимо или что болве нравится. Третьяго рода книгибеллетристическаго характера. При выборъ ихъ требуется осторожность, пужно опасаться чрезмърнаго увлеченія имп или ознакомленія съ произведеніями тенденціозными и безнравственными. Вотъ и все содержание изложения. Въ основу плана развитія мысли положено троякое деленіе книгъ и по поводу каждаго члена двленія представлено нівсколько предостереженій. Нѣсколько иное видимъ во второмъ словъ. Въ основу изложенія здісь кладется текстъ изъ Свящ. Писанія и затімь каждое основное понятіе этого текста подвергается логическому и психологическому анализу. Идеалъ женщины вскрывается путемъ систематического сведенія всьхъ частныхъ мыслей и сужденій къ общимъ понятіями. и основнымъ психологическимъ состояніямъ, которымъ дается точное опредъленіе. Здъсь вы видите кръпкое сцъпленіе точно выясненныхъ понятій: сердце, любовь, кротость, молчаливость. Наконецъ, если можно судить о внёшней сторонъ импровизаціи, несмотря на возможную неточность и неполноту ея передачи, то можно замътить, что импровизація отпичается простотою и безыскусственностью построс-

нія, тогда какъ писанныя проповъди-книжными пріемами

построенія фразь и цълыхь періодовь. Фразы тщательно отточенныя, слова точно взвъшанныя, полнозвучные округленные вполнъ періоды, включающіе заразъ нъсколько придаточныхъ предложеній, параллелизмы мыслей и выраженій, приведенные самымъ совершеннымъ образомъ, все это сразучувствуется въ писанной московской проповъди и совершенно не замъчается въ Харьковской импровизаціи, хотя и послъдняя блещеть красотою чистаго, яснаго, точнаго, правильнаго слова.

Есть и еще нъкоторый матеріаль, по которому мы можемъ отчасти судить объ нормальныхъ импровизаціяхъ преосв. Амвросія. Это его нъсколько статей въ Душ. Чтеніп и одно "наставленіе" Харьковскаго періода, носящихъ форму размышленій, ничьмъ почти не отличающихся отъ формы проповъди, а то и прямо-форму проповъди: "въра жены хананейской", евангельское повъствование объ исцълении Господомъ десяти прокаженныхъ, евангельское повъствованіе объ исцвленіи Господомъ жены кровоточивой, евангельское повъствованіе объ исцівленіи Господомъ слівпорожденнаго, "позволительно ли уходить изъ церкви отъ проповъди"?, христіанскіе совъты крестьянамъ, вышедшимъ изъ кръпостной зависимости, поученіе къ поселянамъ по случаю рекрутскаго набора (все въ приложеніи къ 1 тому), наставленіе дітямъ, учащимся въ сельскихъ школахъ: о кроткомъ и жалостливомъ обращенін съ животными 1). Всѣ эти статьи,—совѣты и наставлепія, — должно признать несущественной литературной обработкой соотвътствующихъ импровизацій. Съ одпой стороны объ этомъ нужно почти съ необходимостью заключать изъ того мъста "Живого Слова", гдъ начинающему импровизатору совътуется начинать, между прочимъ, какъ разъ съ тъхъ темъ, которымъ посвящены первыя три изъ перечисленныхъ статей <sup>2</sup>). Съ другой стороны, эти статьи построены какъ разъ по тъмъ пріемамъ, по которымъ строилъ преосв. Амвросій, по его собственнымъ словамъ, свои импровизаціи. Воть что, напримъръ, говорить онъ о своемъ первомъ выступлении въ качествъ импровизатора-проповъдника: "Была недъля предъ началомъ постной тріоди и предстояло чтеніе Евангелія о Закхев. Размышляя о содержанін предстоящаго

<sup>1)</sup> T. V, ctp. 270-279.

<sup>2)</sup> Живое Слово, стр. 134-5. См. ниже,

Евангелія, думаю про себя: въдь смогу же я разсказать, какъ малорослый Закхей взлъзъ на дерево, чтобы видъть Інсуса Христа, какъ увидълъ его и обратился къ нему Господь, какъ былъ въ его домъ и что говорилъ и прочее. Въдь маленькія дъти это разсказывають... Пришедши къ Богослуженію, чтобы обязать себя, я заранве распорядился, чтобы быль поставлень аналоп, сказаль, что будеть проповъдь; а про себя повторяль: упаду, но выйду!.. Вышель... перекрестился, и, какъ только сказалъ первыя слова о Закхев, страхъ почезъ совершенно, я почувствовалъ какую то радость, что побъдилъ, повидимому, непобъдимое препятствіе, -- говориль совершенно спокойно и развязно, -- вывелъ изъ событія приличное назиданіе; а однимъ словомъ, сказалъ проповъдь во всей формъ. Пришелъ я домой совершенно счастливый"... Итакъ, разсказъ о евангельскомъ событін, соединенный съ приличнымъ назиданіемъ, вотъ одна изъ простъйшихъ формъ импровизацій знаменитаго витіи. Какъ разъ ее то мы и встръчаемъ въ четырехъ первыхъ статьяхъ. Подробиве описываеть эту форму преосв. Амвросій въ совътахъ начинающему импровизатору. Извъстно, говорить онь здёсь, что изложить въ устной речи сведенія собранныя въ памяти легче, чъмъ мысли, требующія развитія на мъсть и, слъдовательно, быстраго соображенія. Поэтому для первоначальныхъ импровизацій нужно выбирать предметы усвояемые памятью и легко передаваемые. Таковы разсказы изъ библейской исторін ветхаго Завъта, изъ евангельскихъ сказаній о жизни Христа Спасителя, чудесахъ Его и примърахъ высокой въры, увънчанной благоволеніемъ и благодъяніями Господа, каковы въра жены Хананейской. кровоточивой, сотника, слъпорожденнаго, жены блудницы и проч. Библейскія событія и повъствованія о нихъ можно назвать облаченіемъ истины и добродвтели. Поэтому трудно, при изложеніи ихъ, переходить къ самой мысли, ими выражаемой, а следовательно и делать применение къ нравственнымъ цвлямъ поученія, или выводить изъ нихъ такъ называемое назиданіе. Сюда же можно отнести притчи Христа Спасителя, представляющія живыя картины дійствительной жизни и выражающія заключенныя въ нихъ мысли съ такою ясностью, а иногда съ такимъ готовымъ полнымъ примъненіемъ къ жизни, что отъ оратора требуется только живая передача притчи и, если угодно, поясненіе основной ея мысли примърами изъ современной жизни понятными для слушателей <sup>1</sup>). Такую именно живую передачу евангельскаго событія, съ наглядными поясненіями каждой его черты при помощи общедоступныхъ соображеній (напр. стр. 132, 156—7; прилож. къ І т.) и примъровъ (напр. стр. 169 прил. къ І т.) и съ приложеніемъ вытекающихъ отсюда назиданій (напр. стр. 141—143; 168—172) и представляютъ изъ себя разсматриваемыя четыре статьи. А остальныя изъ указанныхъ произведеній преосв. Амвросія представляютъ ничто иное, какъ краткое и оживленное, ясное и понятное наставленіе слушателямъ изъ ученія въры и христіанской жизни <sup>2</sup>), т. е. то, чъмъ должна быть, по возэрънію преосв. Амвросія, церковная импровизація.

Нъсколько остатковъ импровизированныхъ ръчей или словъ преосв. Амвросія, сказанныхъ по случаямъ экстраординарнымъ, по своей крайней миніатюрности и неточности, въ свою очередь, также не могутъ давать достаточно опредъленнаго представленія о характеръ такого рода словъ. Наиболъе удовлетворительное представление въ этомъ отнопенін можно, по нашему мивнію, получить изъ иного источника. Дъло въ томъ, что есть цълая группа писанныхъ проповъдей, носящихъ несомнънно слъды импровизаторскаго творчества преосв. Амвросія, какъ оно проявлялось экстраординарнымъ образомъ по спеціальнымъ поводамъ. Поученія этой группы разбросаны въ собраніи проповёдей преосвящ. Амвросія по разнымъ м'ьстамъ, соотв'ьтственно хронологическому порядку происхожденія, но ихъ въ большинствъ случаевъ легко выдълить изъ среды другихъ. По вившности они отличаются сравнительной краткостью. Внутренняя сторона ихъ опредъляется задачей не доказать, а описать предметь рвчи. Такимъ предметомъ является или самый вившній фактъ, служащій вившнимъ поводомъ къ рвчи, или же мысли и чувства, непосредственно имъ возбуждаемыя. Изложеніе идеть —или соотв'ятственно тому порядку, въ какомъ расположены части внъшняго предмета въ самомъ явленіи, или въ порядкъ текста Свящ. Писанія, приспособленнаго для описанія предмета. Большинство ихъ принадлежить

<sup>1)</sup> Живое Слово, стр. 134-5.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Живое Слово, стр. 140.

Московскому періоду д'вятельности преосв. Амвросія: сказаны они были здёсь въ такихъ экстраординарныхъ случаяхъ и неожиданныхъ событіяхъ— какъ при погребеніяхъ 1), при нареченін во епископа 2), при встръчъ Государя Императора в), при поминовеніяхъ в), юбилеяхъ в), по случаю заключенія мира 6), важныхъ государственныхъ событій 7), при открытіи выставки 8), открытін учрежденій 9), при освященін учрежденій 10). Въ Харьковскій періодъ служенія къ этого рода проповъдямъ принадлежать: ръчь на освящение храма въ Спасовомъ Скиту 20-го августа 1889 года 11) въ день коронаціи 16 мая 1883 г. 12), при встръчахъ высокопоставленныхъ особъ 18), сюда же приближаются: ръчь при погребеніи Харитоненко 14), річь къ студентамъ Харьковскаго технологическаго института передъ его открытіемъ 15 сентября 1885 г. 16), ръчь воспитанникамъ Сумскаго реальнаго училища 5 октября 1886 г. <sup>16</sup>), ръчь 9 октября 1888 г. въ Харьковской Благовъщенской церкви предъ закладкою новаго храма того же имени 17), ръчь на освящении Сумскаго Преображенскаго собора 30 августа 1892 г. 18), ръчь о высшемъ назначеніи образованной женіцины въ средъ православнаго духовенства послф освященія храма въ епархіальномъ женскомъ училищъ 21 сентября 1897 г. <sup>19</sup>).

Изучая проповъди этой группы, или типа, приходишь къ невольному заключенію, что они созданы также по тъмъ правиламъ, которые намъчены преосвящ. Амвросіемъ для импровизацій. Онъ именно "не исчерпываютъ всего содер-

<sup>1)</sup> II, (78—85); 99—102; 138; 154—162; I, 164—170; 170—(отчасти І. 170—178; 179—187, 185—191 (І, 192—197; 198—205.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) 105—106.

<sup>3)</sup> II, 107.

<sup>4)</sup> II, 112—115 (I, 146—154).

<sup>5)</sup> II, 116—119 (II, 142—5; 186—191).

<sup>6)</sup> II, 120—127.

<sup>7) 102-4; 234-7; 238-241; 242-5; 246-8; 249-251; 255-258; 259-260</sup> 

<sup>8) 128—130.</sup> 

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) ∏poπ. 87—80.

<sup>9)</sup> II, 209—210.

<sup>12)</sup> Проп. стр. 37-44.

<sup>10)</sup> II, 139, V, 398; 466.

<sup>18)</sup> Проп. 395—6; (452—3; IV, 249—50). Проп. 558—9; 579—80.

<sup>14)</sup> Mpon. 778—82.

<sup>17)</sup> Проп. 346—351. 18) Проп. 509—517.

<sup>&</sup>lt;sup>15</sup>) Проп. 179—184. <sup>16</sup>) Проп. 228—235.

<sup>19)</sup> T. IV, 133—150.

жанія предмета", хотя въ нихъ указаны главнъйшія основанія разсужденія, заключающія въ себъ данныя для вывода и заключеній, непосредственно за ними следующихъ. Въ нихъ развитіе мысли "не выдержано со всею строгостію", какой требуеть логика отъ сочиненій, но связь мыслей въ нихъ непременно чувствуется; "мысли разставлены не съ тою строгостію, какъ это требуется въ сочиненіяхъ, но они стоять непременно въ порядке. Въ нихъ-глубина мыслей, точное разграниченіе ихъ и правильное ихъ развитіе, какъ должно быть и въ писанныхъ проповъдяхъ, но онъ не исчерпывають всей полноты и глубины содержанія предмета, а лишь излагають его ясно и понятно для слушателей. По всвмъ этимъ признакамъ указанный рядъ проповедей должно признать остаткомъ импровизованныхъ поученій преосвященнаго Амвросія, на который рука писателя, хотя и наложила следъ более глубокій, чемъ въ ранее разсмотренныхъ статьяхъ, но все же, по особымъ обстоятельствамъ, далеко не въ полной мфрф. Въ этихъ проповъдяхъ есть чрезвычайно красивые приступы. Громовое слово обличенія раздается предъ преданіемъ землъ тъла Харьковскаго губерпатора князя Д. Н. Крапоткина 1). "Еще жертва тайнаго злодъйства: еще невинная семья оспротъла; опять люди порядка нравственно оскорблены, лица правительственныя смущены и встревожены, всв озабочены необычайностью событій.—Что же намъ дізать? Поминать невинно убиваемыхъ? Ждать новыхъ жертвъ? Смотръть, что будеть дълать правительство для нашего спокойствія и безопасности? Повидимому, намъ, частнымъ людямъ, больше дълать и нечего; по крайней мъръ, мы привыкли думать, что все это насъ не касается. Такъ ли это? Но эти тайные враги отечества не изъ чужой страны, не изъ другого народа; это наше порожденіе; это наши питомцы. На насъ ложится отвътственность за ихъ преступленія; именно насъ должно озабочивать что они находять убъжище среди нашихъ согражданъ; насъ должна ужасать мысль, что число ихъ можеть умножиться, что нашъ стомилліонный народъ, при существующихъ условіяхъ, можетъ произвести ихъ еще цълые полки. Кто же долженъ перепахать наше поле, на которомъ растуть такіе

<sup>1)</sup> Современники называли это слово "замъчательнымъ и прекраснымъ". Саввы "Хроника", т. V, стр. 865, 876, 889.

плевелы? Кто долженъ засвять нашу ниву лучшими съменами? Конечно мы сами... Вотъ когда настала пора, саркастически продолжаетъ витія, понять, что значили эти льстивыя ръчи: христіанство есть религія любви и мира; не поднимайте преній о религіозныхъ вопросахъ, свойственныхъ среднимъ въкамъ; не раздражайте страстей; предоставьте каждому свободу думать и въровать, какъ онъ хочетъ: не смущайтесь разномысліемь; все само собою придеть въ порядокъ; все идетъ къ совершенству". Это намъ подкладывали мягкое возглавіе для нашей умственной и нравственной лъни и безпечности. Мы и заснули,-и сбылась надъ нами притча Спасителя: "сиящимъ же человъкомъ, прінде врагъ п всъя плевелы посредъ пшеницы" (Мате. 13, 15) (II, 154-5). Совершенно въ другомъ тонъ приступъ къ слову, при поминовеніи митрополита Филарета. "Много, говорить проповъдникъ, прекрасныхъ словъ и ръчей, исполненныхъ искреннихъ чувствъ любви и благодарности, сказано было надъ гробомъ въ Бозъ почившаго митрополита Филарета въ печальные дни его погребенія. Но намъ все кажется, что мы еще не довольно сказали. Такъ полна протекшая его жизнь достопамятныхъ двяній, такъ полны души разнообразныхъ воспоминаній объ немъ и горестныхъ впечатлвній оть его внезапной кончины. Проводивь его со всвмъ нашимъ духовнымъ сонмомъ на место вичнаго покоя, мы съ чувствомъ одиночества разошлись каждый къ мъсту своего служенія и воть теперь о немъ же порознь бесъдуемъ съ вами, духовныя чада его и наши. Такъ зрълыя дъти престарълаго отца, схоронивъ его, возвращаются каждый въ свой домъ, и каждый въ кругу собственнаго семейства начинаетъ снова, со слечами на глазахъ, вспоминать его достоинства и труды; его любовь и наставленія. -- Итакъ, знаменитый архипастырь нашъ сошелъ въ могилу. Человъкъ, ко мивнію котораго всь прислушивались, суда котораго многіе боялись, самъ сталъ достояніемъ исторіи, предметомъ сужденій для всёхъ желающихъ судить. Такова участь всых людей, и особенно знаменитыхъ. Но... мы должны возстановить въ нашей памяти его величавый образъ, не съ цълью простого, хотя и разумнаго обсужденія, даже не съ цълью только духовнаго утъшенія, а преимуществен-

но съ цълью правственнаго назиданія" 1). Поражаеть оригинальностью теченіе мысли въ приступъ ръчи при освященін новаго дома Харьковской конторы Государственнаго банка 7 января 1901 г. "Размышляя о томъ, говорить здёсь витія, что можно было бы предложить вамъ, милостивые государи, въ видъ духовнаго назиданія и утъщенія отъ Слова. Вожія, для восполненія настоящаго вашего торжества,—я встрътилъ недоумъніе: что можно сказать отъ Писанія въ государственномъ учрежденіи, гдв главный предметь заботь для служащихъ составляють деньги, и главное занятіе цыфры? Но я всегда имѣль убъжденіе, что пѣть въ мірѣ. человъка, и нътъ для него положенія и состоянія, которое не могло бы быть освъщено словомъ Вожінмъ, и которому не нашлось бы въ сокровищницъ ученія Христова благотворнаго указанія и спасительнаго направленія. Такъ и въ настоящемъ случав я вспомнилъ слово Христа Спасителя, сказанное въ отвътъ фарисеямъ, предложившимъ ему искусительный вопросъ: "должны ли Тудеи-этотъ Богоизбранный народь, платить дань Римскому Кесарю, царю языческому, поработившему землю—израилеву" (Мато. 22, 21). Господь сказаль: "покажите мнъ златницу кинсонную", какою уплачивается эта подать. Показали ему пенязь, червонецъ. Чье на немъ изображение и надпись? спросилъ Господь; Ему сказали Кесаревъ. Итакъ, отвъчалъ Спаситель: "отдавайте Кесарева Кесареви, а Божіе-Богови"... Далье, отсюда выводится главная мысль слова, что "забота о немъ (т. е. золотъ, освященномъ сердечною покорностью свободнаго народа закону Божію) почтенна, а храненіе и распредъленіе его, по указаніямъ правительства, такъ-же важны, какъ и исполнение религиозной обязанности, съ которой эта повинность поставлена рядомъ: "воздадите Кесарева Кесареви и Божія Богови" 2). Річи, посвященныя отдільнымъ лицамъ, по случаю погребеній, юбилеевъ и т. п., обычно представляють изъ себя изображение черть ихъ личности въ порядкв ихъ жизненнаго проявления (біографическомъ), какъ напримъръ, въ словъ при погребении архіепископа Евгенія в), или въ порядкѣ важности этихъ черть, какъ на-

<sup>&</sup>lt;sup>1</sup>) l, 196—7.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. V, 398-9.

<sup>8)</sup> I, 164—170.

примъръ, при поминовеніи митрополита Филарета 1), или же, наконецъ, въ порядкъ, какой опредъляется наиболъе характеризующимъ личность покойнаго текстомъ, какъ въ словъ при погребеніи П. И. Куманина <sup>2</sup>); причемъ изъясненіе текста иногда отділяется отъ изображенія личности, предшествуя последнему, какъ въ слове при погребении протојерея П. И. Ключарева-Платонова в), или при погребеніи Тучкова 4). Въ последнемъ роде чрезвычанно замечательны по смёлости мысли двё проповёди. Первая, сказанная 20 августа 1889 года, цъликомъ посвящена проведенію параллели между обстоятельствами событія 17-го октября 1888 года и главными чертами событія... какого? событія съ ветхозавътнымъ патріархомъ Іаковымъ при видъніи лъствицы. Каждой чертв второго событія проповъдникъ находить соотвътствующую въ первомъ и ветхозавътный патріархъ такимъ образомъ приравнивается къ русскому государю. Мысль проповъдника можетъ оперировать еще смълъе. Во второй проповъди, на панихидъ по Императоръ Александръ ІІ-мъ, проповъдникъ проводить полную параллель между послъдними обстоятельствами жизни этого Императора и таковыми же... кого? самого Христа Спасителя. Такимъ образомъ, Императоръ-праведникъ вполнъ уподобляется здъсь самому Проповъднику правды—Христу 5). Изъ другихъ ръчей разсматриваемаго класса типическими являются три ръчи. Въ первой, — сказанной по прочтеніи манифеста 29-го апръля 1881 года, — кратко комментируются важивищія слова манифеста въ томъ порядкѣ, въ какомъ они тамъ слъдуютъ 6); во второй, послъ краткой исторіи антропологических раскопокъ, сближенной съ повъствованіемъ Библін, краткій религіозно-философскій комментарій къ некоторымъ предметамъ выставки 7). Третья замъчательна по своей краткости и несложности. Она вся состоить изъ 32 печатныхъ строкъ. Отмътивъ общую радость по поводу констатированнаго на выставкъ факта широкаго развитія промышленности и искусства, проповъдникъ указываетъ, что теперь настаетъ для общества задача обезпечивать зависящими отъ него

<sup>1)</sup> I, 146-154.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) I, 198-205.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) l, 179—184. <sup>4</sup>) l, 171—178.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) II, 238—241.

<sup>6)</sup> II, 246—248.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) II, 128—130.

средствами дальнъйшее преуспъяніе показанныхъ на выставкъ всъхъ разнообразныхъ отраслей промышленности и искусства. Какіе же это средства? Промышленность и искусства, -- это цвъты на великомъ древъ народной жизни; а цвъты пышно распускаются только тамъ, гдъ здоровы вътки н корни. Эти вътки и корни суть духовныя силы и свойства народовъ. Значитъ, нужно поднять эти духовныя силы. Эта мысль и выражается проповёдникомъ въ общихъ краткихъ пожеланіяхъ: да не оскудъваетъ у насъ въра въ Бога и Его святое промышленіе, да укрупляется уваженіе и благоговыный страхь къ законамъ божественнымъ и государственнымъ, да не ослабъваетъ... и т. д. При этихъ только условіяхъ все относящееся къ благоустройству и украшенію нашей внешней народной жизни будеть и благоуспешно, и благонадежно, и истинно прекрасно.-Миръ вамъ и Божіе благословеніе.

Послѣднія двѣ рѣчи принадлежать къ числу проповѣдей, сказанныхъ внѣ храма. Сюда же примыкаютъ рѣчи застольныя. Одна изъ нихъ,—именно, сказанная на прощальномъ обѣдѣ 12 октября 1882 года,—ничѣмъ не отличается отъ обычныхъ такъ сказать церковныхъ рѣчей преосвященнаго Амвросія. Другія, будучи одинаковы съ послѣдними по построенію, отличаются по господствующей національной или общественно-государственной точкѣ зрѣнія; таковы рѣчи: на прощальномъ обѣдѣ 12 октября 1882 года 1), на юбилеѣ проф. Шуровскаго 2), на обѣдѣ 23 апрѣля 1885 г. въ Харьковскомъ Дворянскомъ Собраніи 3). Это образцы полускѣтскаго ораторства церковнаго витіи, никогда не могущаго вовсе уклониться отъ религіозно-нравственной точки зрѣнія.

#### В. Виноградовъ.

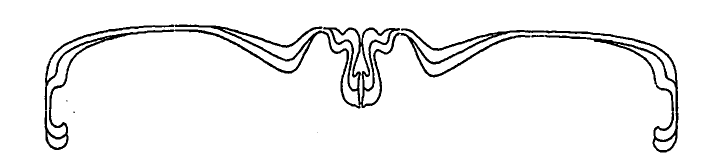
(Продолжение будеть).



¹) T. II, etp. 205—209.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) T. II, erp. 108-111.

<sup>8) &</sup>quot;Проповъди преосвященнаго Амвросія, архіепископа Харьковскаго". Харьковъ, 1895 года, стр. 412. Это изданіе мы цитируемъвмісто 3-го тома "Полнаго собранія".



### Краткій очеркъ исторіи хиліазма въ древней церкви.

(Окончаніе) \*).

Послѣ опредѣленія времени второго принествія Христа для устроенія Имъ славнаго земного тысячел тняго царства, Лактанцій даеть поэтическое описаніе блаженства праведниковъ въ этомъ царствъ золотого въка, которому (описанію) посвящена цълая половина VII книги "Божественныхъ постановленій". Истребивъ неправосудіе, произведя судъ надъ людьми и воскресивъ твхъ, которые были праведны сь самаго начала, Христось пребудеть съ людьми въ продолженіе 1000 літь и будеть управлять во всей справедливости. Люди, которые останутся тогда въ живыхъ, не умрутъ, но въ продолженін 1000 літь произведуть на світь безконечное множество детей, святыхъ и благоугодныхъ Богу. Воскресшіе будуть предсёдательствовать въ качеств судей надъ людьми, оставшимися въ живыхъ. Не всъ народы будуть истреблены: иные уцъльють, чтобы служить поприщемъ для побъдъ, даруемыхъ отъ Бога праведникамъ, и для украшенія ихъ торжествь, равно какъ и для того, чтобы они находились въ въчномъ у нихъ рабствъ. Князь демоновъ и виновникъ всъхъ золъ будетъ связанъ цънями и заключенъ въ темницы небесной јерархіи въ теченіи 1000 лътъ, когда царствовать будеть правда на землъ, дабы онъ не могъ вредить никому изъ благочестивыхъ. Когда же явится Сынъ Божій, то добрые люди соберутся со всёхъ странъ вселенной, и по окончаній суда для нихъ устроится святый

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 16 за 1911 годъ.

градъ посреди земли, гдъ Господь, основавшій его, Самъ будеть пребывать со святыми своими. Сивилла описываеть этоть городь следующимь образомь: "Самъ Богь основаль его, и сделаль блистательнее солнца, дуны и звездъ". Тьма, покрывающая небо, въ то время разгонится, солнце и луна будуть блистать своимъ свътомъ, неподлежащимъ никакому измъненію. Земля станеть сама собою производить множество плодовъ, такъ что никому не нужно будетъ ее воздалывать. Медъ будуть псточать тогда горы, вино потечетъ изъ нихъ ручьями и молоко ръкою. Самые дикіе и звъри не станутъ уже въ то время питаться кровью, хищныя птицы не будуть болве стремительно бросаться на свою добычу. Всъ животныя сдълаются кроткими и чрезвычайно миролюбивыми. Словомъ сказать, тогдашнее время будеть представляться върнымъ и живымъ очеркомъ всего того, что поэты повъствують относительно волотого въка въ царствъ Сатурна. Люди будутъ жить въ то время въ миръ и покоъ и наслаждаться полнымъ во всемъ обиліемъ. Они царствовать будуть съ Богомъ, и государи самыхъ отдаленныхъ странъ придутъ на поклонъ къ Великому Царю, Котораго имя будеть славно во всей вселенной: они поднесуть Ему и дорогіе дары" 1).

Въ послъдующее, послъ Лактанція, время, когда христіане освободились отъ гоненій и для церкви наступили болье или менье спокойныя времена, ожиданія хиліастовь тысячельтняго на земль царства Христова ослабывають и перестають пользоваться распространеніемъ среди вфрующихъ, исчезаютъ мало по малу и изъ христіанскаго сознанія. Съ этихъ поръ приверженцами хиліазма являются одни только мистики, разнаго рода религіозные мечтатели, люди, разочарованные окружающею ихъ действительностью. Конечно, не одно прекращение вибшнихъ гонений на церковь содъйствовало исчезновенію хиліазма изъ сознанія древнихъ въковъ христіанства; этому много пособила еще энергичная полемика, которая велась, параллельно съ развитіемъ и распространеніемъ хиліазма, со стороны отцовъ и учителей церкви того времени, нераздълявшихъ хиліастическихъ чаяній и надеждъ на устроеніе на землъ славнаго царства

<sup>1) &</sup>quot;Вожеств. постановленія" Л. Ц. Лактанція въ русск. пере Москва 1783 г. 72; кн. VII, гл. XXIV, 283—287 стр.

Христова. Вообще, нужно замътить, что хиліазмъ, какъ заблужденіе у еретиковъ и какъ ошибочное мнѣніе у православныхъ, не былъ предметомъ общепризпаннаго церковнаго догмата.

Первымъ полемистомъ и ревностнымъ обличителемъ хиліазма и соединенныхъ съ нимъ надеждъ и чаяній былъ пресвитеръ Кай, жившій при римскомъ епископъ Зефиринъ (Евс. 2, 25) и умершій около 217 года. Вившнимъ случаемъ, давшимъ пресвитеру Каю поводъ открыто высказаться противъ хиліазма, послужилъ диспутъ, который имълъ Кай съ Прокломъ, главою римскихъ монтанистовъ 1). Обличая монтанистовъ, пресвитеръ Кай необходимо долженъ былъ затронуть и хиліастическія ожиданія и мечты, горячо отстанваемыя ими <sup>2</sup>). Между прочимъ, когда Проклъ сталъ доказывать истинность своихъ хиліастическихъ ожиданій ссылкою на XX главу апокалипсиса ап. Іоанна, Кай не нашелся, чтобы приводимую Прокломъ апокалипсическую главу истолковать въ свою пользу и обратить ее въ оружіе противъ самого же Прокла, но желая во чтобы то ни стало опровергнуть заблужденіе противника, онъ подвергнулъ сомньнію подлинность и каноническое достоинство самой книги. Кай приписаль ее перу извъстнаго уже намъ еретика апостольскаго въка-Керинеа, который будто бы озаглавилъ ее именемъ ап. Іоанна, съ тою, по смълому предположению Кая, цълію, чтобы придать большій авторитеть своимъ хиліастическимъ ожиданіямъ. Кай въ своемъ разсужденін, сохраненномъ у Евсевія, о Керинев говорить следующее: "Керинев въ откровеніяхъ, какъ бы написанныхъ великимъ апостоломъ, баснословить намь о диковинахъ, будто бы показанныхъ ему ангелами, и потомъ присовокупляеть, что послъ воскресенія настанетъ земное царство Христово, что люди тогда опять будуть жить твлесно въ Герусалимъ, служа страстимъ и удовольствіямъ, и что тысяча літь пропдеть въ брачныхъ празднованіяхъ, -- говорить врагь божественныхъ писаній съ намъреніемъ обольстить слушателей "В).

<sup>1)</sup> Ц. Исторія Евсевія ІІ, 25.

<sup>2)</sup> Atzberger ibidem 269.

<sup>3)</sup> Ц. Исторія Евсевія Памфила III, XXVIII; Atzberger, ibiden, 179 и 269 стр.

Болъе ръшительными и сильными противниками хиліастической доктрины явились отцы и учители церкви—
выходцы изъ Александрійской школы. Это и понятно если
мы припомнимъ направленіе этой школы съ ея идеализмомъ,
наслъдованнымъ отъ философіи Платона, выражавшимся
аллегоризмомъ и мистицизмомъ въ толкованіи Св. Писанія
и глубокими умозръніями въ разръшеніи догматическихъ
вопросовъ. У представителей Александрійской школы, усвоившихъ въ своемъ міросозерцаніп взглядъ философіи Платона на тъло, какъ на темницу для души, хиліастическія
ожиданія земного царства Христова не могли встрътить
себъ хорошій пріемъ, по самому существу ихъ (этихъ представителей) ученія о наслажденіяхъ чувственными благами,
какъ тяжеломъ бремени для души, препятствующемъ ен
счастью и истинно-духовнымъ наслажденіямъ.

Изъ представителей Александрійской школы, заявившихъ себя энергичною и плодотворною для перкви полемикой противъ хиліазма, мы имѣемъ въ виду главнымъ образомъ знаменитаго Оригена, начальника Александрійской школы († 254) и св. Діонисія, съ 233 года бывшаго тоже учителемъ Александрійскаго училища, а съ 248 и до 265 г. александрійскимъ епископомъ.

Оригенъ, преклоняясь предъ Платоновскимъ идеализмомъ, по ученію котораго матерія есть зло, естественно не могъ полагать высшаго счастія и блаженства въ будущей жизни въ чувственныхъ удовольствіяхъ и наслажденіяхъ; напротивъ, возможно скорое и полное отръшение души отъ чувственныхъ узъ, отъ оковъ тела и возможно большее приближение къ Божеству-воть идеалъ счастія и блаженства, предносившійся умственнымъ взорамъ пдеалиста Оригена. Учить вмёстё съ хиліастами о земномъ тысячелётнемъ царству Христовомъ со всъми чувственными радостями и наслажденіями значить, по Оригену, проповъдывать возвращеніе человъка къ несбыточному, невозможному-ко злу. Усвоенный Оригеномъ аллегорически-мистическій методъ наъясненія Св. Писанія даль ему возможность набъжать того, чего не могъ избъгнуть на диспутъ съ Прокломъ Кап, пресвитеръ римскій, отвергнувшій, за безсиліемъ опровергнуть ссылки Прокла на апокалинсисъ, подлинность последняго, и истолковать въ духовномъ смысль тъ мъста Св. Писанія, гдѣ говорится, повидимому, о земныхъ радостяхъ, ожидающихъ праведниковъ въ царствѣ Христовомъ 1).

Враждебныя отношенія Оригена къ хиліазму особенно рельефно выступають въ его сочинении "De principiis", гдъ онъ говоритъ, что "нъкоторые, отвергая всякій трудъ уразумънія (писанія), слъдуя (только) по поверхности буквы закона, угождая больше своему удовольствію и похоти и будучи учениками одной только буквы, думають, что обътованія, какія нужно ожидать, будуть состоять въ телесномъ наслажденін и роскоши; поэтому они над'ются получить посль воскрессиія плотскія грубыя тыла, владыющія способностію всть и шпть и вообще всвии органическими отправленіями плоти и крови, отвергая ученіе аи. Павла о духовномъ воскресенін (1 Корино. XV, 44). Ко всему этому они (эти люди) прибавляють еще брачныя связи и рожденіе дітей, воображають, что Іерусалимь снова будеть возстановлень и въ его основаніе будуть положены драгоцівные камни,яшма и сапфиръ, халкидовъ и смарагда, сардій и ониксъ, гіацинть и аметисть и др. Они даже думають, продолжаеть Оригенъ, что для служенія имъ даны будуть иноплеменники, которые будуть у нихъ пахарями и строителями. Мнъніе свое они думають подтвердить ссылками на пророковъ, которые говорять объ Герусалимъ, что тамъ нъкогда будутъ фсть и пить служители Господни, праведники стануть жить вь радости и веселіи, а нечестивые стануть проводить дни свои въ горести и печали. Изъ Новаго Завъта также приводять слова Спасителя, содержащія обътованіе ученикамь о наслажденін виномъ (Ме. XXVI, 29). Прибавляють еще и то, что Спаситель называеть блаженными техъ, кто алчеть и жаждеть нынь, объщая имь, что они насытятся (Мы. V, 6), и приводять много другихь мфсть изъ Писанія, пе зная, что ихъ нужно понимать образно. Кратко сказать, они хотить того, чтобы въ ожидаемой будущей жизни все было совершенно подобно жизни настоящей, т. е. чтобы снова было то, что есть. Такъ думають тв, которые, хотя и вфрують во Христа, но понимають божественныя Писанія по судейски и въ этихъ (обътованіяхъ) не находять ничего, достойнаго Вожественныхъ обътованій. Но, говорить далье Оригенъ, тв, ко-

<sup>1) &</sup>quot;De principiis" II, 2.

торые умозръніе Писаній понимають по разуму апостоловь, ть, конечно, надъятся, что святые будуть всть, но хльбъ жизни, питающій душу пищею истины и премудрости, (хлъбъ жизни), который просвътить умъ и напоитъ его изъ чаши божественной премудрости, какъ говоритъ Вожественное Писаніе: "Премудрость уготова себъ трапезу, закла своя жертвенная и раствори въ чашъ своей вино и громкимъ голосомъ зоветъ, фшьте хлъбы, которые я приготовила вамъ и пійте вино, которое растворила вамъ (Притч. IX, 1-5)". Напитанный этою пищею премудрости умъ будетъ достигать чистоты и совершенства, съ какими быль человъкъ созданъ сначала <sup>1</sup>). Подобнымъ же образомъ Оригенъ опровергаетъ и мивніе христіань о возстановленій видимаго вещественнаго Іерусалима и храма. "Если Богъ чрезъ Монсея объщалъ, говорить онъ, охранителямъ закона страну-общирную, по которой потечеть молоко и медъ (Исх. III, 8), то Онъ не указываеть здёсь на ту именно часть земли, которая называется Тудеей. Тудея и Герусалимъ берутся здёсь пророкомъ, какъ образы той общирной, --безъ конца, --страны, которая находится на небъ (С. Cels. VII, 28-29). Не можетъ служить въ пользу хиліазма, по словамъ Оригена, и изреченіе псалмопъвца: тысяча лътъ предъ Господомъ, какъ день вчерашній <sup>2</sup>), на которое такъ любять ссылаться хиліасты для доказательства своихъ ожиданій устроенія на землю тысячельтняго царства Христова, потому что Писаніе подъ "вчера" разумъеть прошедшіе міры, какъ подъ "сегодня" настоящіе <sup>3</sup>).

Система Оригена, особенно его эсхатологія встрѣтила сильное противодѣйствіе со стороны людей, лично къ нему прежде всего нерасположенныхъ (а таковыхъ у Оригена было очень много), а его крайній аллегорпзмъ и мнстицизмъ въ толкованіи Свящ. Писанія породилъ во враждебномъ ему лагерѣ другую крайность,—буквализмъ, которымъ открывался широкій просторъ для хиліазма. По смерти Оригена, въ Александрійской Церкви началось цѣлое движеніе въ пользу хиліазма, образовался значительный кружокъ противниковъ аллегорическаго толкованія Св. Писанія, во главъ съ епи-

<sup>1)</sup> De principiis, km. II, rm. XI.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) He. 89, 5.

<sup>8)</sup> Atzberger, Gesehichte, crp. 398-400.

скопомъ Непотомъ. Последній, какъ мы уже имели случай выше говорить, по свидътельству Евсевія, написаль въ зашиту хиліазма и опроверженіе возраженій, противъ него направленныхъ со стороны Оригена и его послъдователей, цълое сочиненіе подъ заглавіемъ "Обличеніе аллегористовъ". Это сочинение Непота, къ сожалвнию до насъ дошедшее только въ отрывкахъ, имъло необычайный успъхъ среди египетскихъ христіанъ, особенно Арсинойской провинціи. Расширенію ея популярности содъйствовала много самая личность Непота, котораго св. Діонисій высоко ставиль въ ряду другихъ за его въру, за его усердіе въ изъясненіи Св. Писанія, въ составленіи духовныхъ песенъ 1). "Некоторые изъ христіанъ, говоритъ Евсевій 2), стали предпочитать книгу Непота закону, пророкамъ и самому Евангелію и апостольскимъ посланіямъ". Авторитеть этого сочиненія долго не могъ поколебаться и послъ уже смерти самого Непота. Во главъ хиліастическаго движенія христіанъ Арсинои, угрожавшаго Александрійской Церкви отколоть отъ нея целую арсинойскую область, по смерти Непота сталъ нъкто Коракіонъ, одинъ изъ арсинойскихъ пресвитеровъ 3).

Но появившемуся въ Александрійской Церкви пламени не далъ разгоръться въ страшный пожаръ, мудрый и энергичный Діонисій, бывшій въ то время епископомъ Александрійскимъ. О дівятельности св. Діонисія, прекратившей арсинойскіе безпорядки и раздоры и водворившей миръ въ Александрійской Церкви, сохранилъ намъ довольно подробныя свъдънія тоть же церковный историкъ Евсевій. Св. Діонисій, по словамъ Евсевія, когда узналь о начавшемся хиліастическомъ движеніи среди арсинойскихъ христіанъ, немедленно отправился въ Арсиною, на мъсто движенія, созваль тамъ всвхъ пресвитеровъ арсинойскихъ приходовъ вивств съ главными приверженцами Непота и бесъдовалъ съ ними въ продолжении трехъ сутокъ сряду, отъ утра до вечера. Духъ кротости и миролюбія, съ какимъ велъ свою бесъду великій пастырь съ своими заблудившимися пасомыми, далъ благотворные результаты для церкви. Самъ глава

<sup>1)</sup> Atzberger, ibidem, crp. 459.

<sup>2)</sup> Церковная Исторія Ёвсевія. Книга VII, глава XXIV, томъ І. С.-Петербургъ. 1858 г.

в) Церковная Исторія, ibidem.

хиліастовь Коракіонь отказался, въ слухъ всьхъ присутствовавшихъ на соборъ братій, отъ своего ученія, объявивъ. что пе будеть впредь "ни держаться его, ни защищать, нп вспоминать, ни преподавать" і). Одной устной бесёдой о хиліазмъ съ арсинойскими христіанами не ограничился проницательный Діонисій. Хорошо зная широкое распространеніе вышеноименованной книги Непота въ Арсинов и опасаясь, какъ бы съ теченіемъ времени едва только прекратившійся споръ опять не возобновился въ прежнихъ своихъ размърахъ, св. Діонисій, съ возвращеніемъ въ Александрію, решился увековечить высказанныя имъ на арсинойскомъ соборъ доводы противъ хиліазма въ особомъ сочиненіи "Объ обътованіяхъ". Въ первой книгъ этого сочиненія (оно состоить, по Евсевію, изъ 2-хъ книгъ) за изложеніемъ исторіи арсинойскаго собора св. Діонисій высказываеть собственное мнине о тысячельтнемь царстви Христа, а во второй книгъ Обътованій разсуждаеть объ "Откровеніи Іоанна" и между прочимъ выражаеть здёсь недоверіе къ тому, чтобы апокалипсисъ, извъстный съ именемъ апостола Іоанна, быль написань именно этимь апостоломь; скорве соглашается признать апокалипсись за произведение нфкоего Іоанна, святого и богодухновеннаго мужа пресвитера 2).

Изъ борцовъ противъ хиліазма, послѣ временъ св. Діошісія Александрійскаго, заслуживають особеннаго вниманія св. Григорій Богословъ и св. Ефремъ Сиринъ—на востокъ и бл. Августинъ—на западѣ. Св. Григорій Богословъ съ особеннымъ сочувствіемъ относившійся, подъ вліяніемъ своего греческаго образованія, къ Оригену и вообще ко всѣмъ представителямъ александрійской школы, конечно, не могъ мириться съ хиліастическими ожиданіями и чаяніями; онъ боролся съ ними въ своихъ стихотвореніяхъ ("Псалтирь" аполлинаристовъ), гдѣ прямо называетъ хиліастическія представленія фабулами—плодомъ болѣзненной фантазіи в).

<sup>1)</sup> Atzberger, Geschichte, стр. 459; Церковная Исторія Евсевія, VII, XXIV.

<sup>2)</sup> Ibidem. Herz. Томъ 3, стр. 197. Atzberger, Geschichte, стр. 460.

в) Филаретъ, архіепископъ Черниговскій. Историческое ученіе объ Отцахъ церкви. С.-Петербургъ. 1859 года, томъ 2, стр. 175—206; Прот. Влагоразумовъ. Свято-отеческая хрестоматія. 1883 г., стр. 265.

Св. Ефремъ Спринъ (\* 372) въ качествъ полемиста съ хиліазмомъ стоить въ ряду предшествовавшихъ ему противниковъ этой ереси особнякомъ по своей новой точкъ зрънія: онъ нападаеть на хиліастовь съ той стороны, съ какой они еще не подвергались. Св. Ефремъ не отвергаетъ подобно пресвитеру Каю-первому полемисту противъ хиліазма-совершенно подлинности апокалипсиса Іоанна, не соглашается и съ мненіемъ Діонисія, видевшаго въ апокалипсись произведение нъкоего богодухновеннаго мужа, только не апостола Іоанна. Онъ указываеть хиліастамъ на то, что въ апокалипсисъ, на который они такъ любять ссылаться въ пользу своихъ хиліастическихъ тепденцій, нужно различать ученіе о двойномъ воскресеніи мертвыхъ, первомъ воскресеніи праведниковъ для наслажденія, по мнінію хиліастовъ, благами земного тысячелетняго царства Христова, и второмъгръшниковъ для суда надъ ними. "По совершении времени, замъчаетъ онъ на основаніи Мө. XXIV, 25, непосредственно последуеть конець этого видимаго міра, а затемь уже совершится воскресеніе мертвыхъ и последній судъ 1).

Поэтому вставлять 1000-лътній періодъ между концомъ настоящаго времени и всеобщимъ воскресеніемъ—неправильно, незаконно и несправедливо. 1000-лътній періодъ, на время котораго связанъ будетъ сатана, должно понимать въсмыслъ неопредъленнаго времени. Провидъцъ въ ХХ главъсвоей книги говорить о воскресеніи первомъ и воскресеніи второмъ. Первое обозначаетъ воскресеніе какъ ветхозавътныхъ, такъ и новозавътныхъ праведниковъ, второе—всъхъпрочихъ людей. Первое и второе воскресеніе совпадаютъ между собою въ одномъ и томъ же моментъ времени 2).

Бл. Августинъ († 430), лелъявшій въ первые годы своей юности идеалъ міровой субботы, въ послъдствін времени оставилъ хиліастическія воззрвнія и сдълался даже противникомъ. Послъднимъ (антихіалистическимъ міросозерцаніемъ) онъ обязанъ былъ своему греколатинскому образо-

<sup>. 1)</sup> Прибавленіе къ изданію Твореній Св. Отцевъ, русскій переводъ. Часть 8. Москва. 1849 г.

<sup>2)</sup> Жизнь Св. Ефрема Сирина А. Соколова. 1848 г., стр. 73—77 прот. Благоразумовъ, ibidem. стр. 158.

ванію, по которому онъ сочувственно относился къ аллегорически-мистическому направленію александрійской школы. усвоилъ господствовавшіе въ ней мрачные взгляды на тъло, на здвшнюю земную жизнь, какъ темницу, какъ тяжелыя трудно-носимыя оковы. Въ своемъ сочинении "De civitate Геі" бл. Августинъ посвящаетъ изслъдованію вопроса о 1000-лътнемъ царствъ Христа три главы (6—9 гл., XX кн.), изъ нихъ наиболъе важная по данному вопросу-седьмая: "De duabus resurrectionibus, de mille annis, quid in Apocalypsi Ioannes... Въ этихъ главахъ бл. Августинъ при объясненін апокалипсическихъ словъ о первомъ воскресенін и 1000-лътнемъ царствъ святыхъ соединяетъ царство Божіе въ состояніи совершенства или въчное царство славы съ царствомъ Божіимъ во временномъ его развитіи или съ царствомъ благодати. Тысяча лътъ Апокалипсиса, по Августину, должна пониматься въ тапиственномъ смыслъ, -- это таинственное число (1000) и означаетъ собою время всего земного развитія царства Божія или возрасть міра, обнимающій собою періодъ времени отъ перваго до второго пришествія Спасителя. "Земная церковь и есть, по мніню Августина, дарство Христа, умершіе святые, какъ члены церкви, и по смерти не перестають быть членами царства Вожія вообще, точно такъ-же, какъ Христосъ Господь никогда не нерестаеть быть царемъ этого царства, а всв благочестиво живущіе и о Господ'в умершіе—члены царства Божія". Въ антихіалистическомъ же духв объясняеть бл. Августинъ и связанность сатаны въ продолжении 1000 лътъ, именно онъ эту связанность понимаетъ въ смыслъ лишенія сатаны, отъ перваго пришествія Інсуса Христа до второго Его явленія, возможности обнаруживать всю силу своей искусительной двятельности по отношенію къ върующимъ, запрещенія ему искушать людей съ твиъ напряженіемъ насилія и лукавства, на какое онъ способенъ; но за послъдніе три съ половиною года предъ пришествіемъ Христа онъ (діаволъ) получить свободу, которую употребить на совращение върующихъ. Но земная церковь, по воззръніямъ бл. Августина, не представляеть собою последняго завершительнаго и совершеннъйшаго царства; таковое (совершеннъйшее) наступить, когда Господь скажеть святымъ своимъ: "пріидите

благословенній Отца Моего, наслідунте уготованное вамъ царствіе отъ сложенія міра" (Ме. XXV, 34) 1).

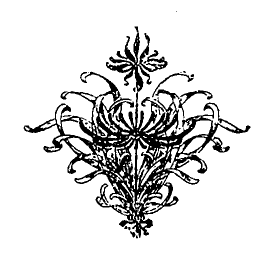
Именемъ бл. Августина заканчивается рядъ христіанскихъ богослововъ, полемизировавшихъ противъ хиліазма, потому что съ перемѣною внѣшнихъ историческихъ обстоятельствъ, вызвавшихъ появленіе хиліазма и обусловливавщихъ его развитіе въ древней церкви, хиліастическія ожиданія и надежды исчезають въ исторіи христіанства изъ пароднаго сознанія на долгое время.

Итакъ, подводя итогъ сдъланному нами очерку исторіи хиліазма въ древней христіанской церкви, мы видимъ слъдующее: чаянія и ожиданія іудеями славнаго будущаго мессіанскаго царства, развившіяся подъ вліяніемъ настойчивой проповъди ветхозавътныхъ пророковъ о блаженныхъ временахъ, имъющихъ наступить съ пришествіемъ Мессіи, и получившія крайне-одностороннее, чувственное направленіе въ іудейскомъ міросозерцаніи, подъ вліяніемъ неблагопріятно сложившихся для іудеевъ обстоятельствъ ихъ жизни, нашли себъ мъсто и значительную распространенность въ христіанствъ, гдъ импульсомъ къ подобнымъ чаяніямъ служило слово Бога о второмъ пришествіи Христа при концъ этого видимаго міра, въ связи съ бъдственно-тяжелымъ положеніемъ первенствующихъ христіанъ среди жесточайшихъ гоненій на нихъ со стороны императоровъ. Правда, въ хиліазмъ отцовъ и учителей церкви мы не находимъ тъхъ грубыхъ чувственныхъ представленій о блаженствъ мессіанскаго царства, какими (представленіями) отличается міросозерцаніе позднъйшихъ, предъ временемъ перваго пришествія Христа, іудеевъ и іудействующихъ сектъ первыхъ въковъ христіанства, гдв (въ сектахъ) всецвло были удержаны національно іудейскія традицін. Но и какъ таковой, хиліазмъ-ученіе о земномъ тысячелфтнемъ царствъ однихъ праведниковъ въ общенін со Христомъ, патріархами и пророками, не смотря на широкую распрострапенность въ древней церкви, не былъ предметомъ всеобщаго христіанскаго сознанія, не признавался за общеобязательный церковный догмать. Мы видъли

<sup>1) &</sup>quot;De civitate Dei" книга XX, гл. VI—IX, стр. 1201—1212, 1570 г.; Herz. T. 3, стр. 197.

цълый рядъ отцовъ и учителей церкви, энергично устно и письменно боровшихся противъ него, какъ противъ ошибочнаго мнѣнія и еретическаго заблужденія. Ослабленію же значенія христіанскаго ученія и временному исчезновенію его изъ исторіи содъйствовала съ одной стороны эта упорная полемика отцовъ и учителей церкви—антихиліастовъ, съ другой,—и самое главное, прекращеніе внѣшнихъ бъдствій для върующихъ съ признаніемъ христіанства господствующею религіею въ имперіи.

П. Ө. Никольскій.



# Нравственное ученіе св. Амвросія, еп. Медіоланскаго.

(Продолженіе) \*).

Отношеніе христіанина къ богатству, бѣдности и вообще бѣдствіямъ жизни, а равно и искушеніямъ.

Указанное выше отношеніе св. Амвросія къ плоти и міру даеть возможность уже заранве утверждать отрицательное отношеніе св. отца и къ мірскимъ благамъ и, въ частности, къ богатству. Такъ оно двйствительно и было (съ нвкоторымъ ограниченіемъ, впрочемъ, какъ увидимъ ниже).

Добродътельная жизнь и связанное съ нею блаженство, по мнънію св. отца, есть самодовлъющее благо, и потому совершенный или мудрецъ одну только эту жизнь и считаеть благомъ (solum et praeclarum bonum), только его онъ желаеть, только къ нему стремится, только имъ и услаждается 1). Обладая этимъ благомъ, праведный или совершенный владъетъ истиннымъ богатствомъ 2), избавляющимъ его отъ всякой нужды или недостатка 3). Поскольку же добродътельная жизнь есть не только благо вообще, но и благо единственное, постольку внъ и помимо его нътъ другого блага. Вотъ почему для праведнаго совершенно безразличны 4) всъ земныя вещи (въдь несчастія жизни у него ничего не отнимаютъ, а благополучіе ничего къ его един-

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ", № 14 за 1911 годъ.

<sup>1)</sup> De Iacob I, 8, 35.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) Ep. 38, 1.

<sup>8)</sup> De Iacob I, 7, 30.

<sup>4)</sup> Cp. De off. m. II, 4, 15.

ственному благу не прибавляеть 1), вотъ почему, въ частности, праведный совершенно равнодушень къ земнымъ благамъ и въ томъ числѣ къ богатству<sup>2</sup>). Правда, дуется иногда и земнымъ вещамъ, напримъръ, радуется дътямъ. Однако, эта радость ничего не прибавляетъ къ его блаженству, такъ какъ, если онъ и потеряетъ дътей, то не станеть отъ того менъе счастливымъ, ибо эта потеря не уменьшила его совершенствъ, а что совершенно, то и блаженно в). Что касается богатства, то богатство праведнаго заключается не въ земныхъ вещахъ, не въ человъческомъ и твлесномъ, а въ божественномъ и духовномъ 1), въ крвпости ума и "въ благой духовной монеть образа и подобія Божія", въ богатствъ "небесными откровеніями", согласно словамъ псалмоп ввца: На пути свидиній твоихи я усладился, каки бы во встать богатствах» (Пс. СХVIII, 146). Праведный богать върою, которая надъляетъ его богатствомъ всего міра 7), такъ что ему уже ничего больше не достаетъ 8),-и не только върою, но и благочестіемъ, и милосердіемъ, а, самое главное, онъ богать во Христв 9) Господв 10), въ Которомъ Одномъ онъ и радуется 11). "Если ты хочешь быть богатымъ, наставляетъ св. отецъ, будь бъднымъ для въка, чтобы быть богатымъ для Бога. Богатый върою -- богать Богу, богатый милосердіемъ-богать Вогу, богатый простотою-богать Вогу, богатый премудростію, богатый знаніемъ богать для Господа" 12).

<sup>1)</sup> De Iacob I, 8, 35; In ps. 1, 25: Кто стремится къ въчному, тотъ избираетъ добродътель, а кто—къ настоящему, тотъ предпочитаетъ удовольствіе.

<sup>2)</sup> Cp. De off, m. II, 27, 133.

<sup>8)</sup> De Iacob I, 8, 34.—Съ другой стороны, въ случав нужды праведный ради Христа не пожалветь не только всвув радостей этого міра, но и самой своей жизни—Ibid. 8, 33.

<sup>4)</sup> In Luc. IV, 20.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ep. 27, 10.

<sup>6)</sup> In ps. 36, 12; ср. Ер. 27, 6: "Видишь, чвмъ владветъ праведный: повельніями Господними, заповъдями Его, наставленіями Его. Въ нихъ опъ богатъ, въ нихъ пасется, въ нихъ услаждается, какъ бы всъми богатствами".

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ep. 63, 86.

<sup>8)</sup> Ep. 63, 69.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) In ps. 36, 12.

<sup>9)</sup> In ps. 118, 12, 3. 11) De Isaac 4, 12.

<sup>12)</sup> De Nabuthae 14, 60.—Наоборотъ, неискупленный гръшникъ изображается св. отцомъ нищимъ и нагимъ—In ps. 118, 1, 14.

Но не одинъ только совершеный и праведный, а и всякій христіанинъ, въ силу противоположности настоящей и будущей жизни, не можеть считать благомъ ничего, что относится къ этому въку и къ настоящей жизни. Онъ знаетъ, что если здъсь пиршество, веселіе, скаканіе и пъніе, то тамъ будетъ постъ, слезы, молитвы и стенаніе 1) и, наобороть, если эта жизнь будеть въ трудв, то та въ поков 2). Хорошо знаетъ также христіанинь и то, что изъ этихъ двухъ противоположныхъ жизней истинная жизнь только тамъ и, наобороть, земная жизнь и всё сокровища этого міра-ничто и все, что имъется въ немъ, ложь 3). Ни въ чемъ земномъ: ни во власти и почести, ни въ знатности, ни въ красотъ и миловидности, ни въ хорошемъ здоровьи 4), ни, наконецъ, въ томъ, что чаще всего принимають за благо, въ богатствф, которое преходитъ б) и котораго нельзя захватить съ собою въ могилу 6), ни въ чемъ тлвнномъ, исканіе котораго свидътельствуеть лишь о суетности<sup>7</sup>), нъть истиннаго блага. Но если, такимъ образомъ, истинная жизнь и истинное благо возможны только за гробомъ, то, само собою понятно, что только глупый захочеть "собирать душъ тълесное" в), мудрый же и вообще христіанинъ отрицательно относится ко всемъ "чуждымъ его природе" 9) благамъ этого міра, ибо благо только то, что имъетъ отношение къ будущей въчной и блаженной жизни 10). Съ этой точки зрънія, можно ли, напримъръ, богатство почитать благомъ? Какое оно въ самомъ дълъ благо? Развъ оно приносить душъ пользу,

<sup>1)</sup> In ps. 1, 25; De off. m. I, 9, 29; "Будетъ ли кто предпочитать обманчивые образы здъшнихъ радостей наслаждению будущимъ счастьемъ?"—De vid. 6, 35 (Рус. пер., стр. 84).

<sup>2)</sup> ln ps. 37, 2.

з) Exam. VI, 8, 51; Ep. 81, 12: "Что глупъе того, чтобы, оставивши небесное, прилежать земному и, отвергнувши постоянное, избрать то, что преходяще и бренно?" In ps. 118, 4, 4: "Жизнь прелыщаеть насъ, какъ блудница, пріукращаеть лицо красками удовольствій и тълесныхъ услажденій, дабы сокрыть въ нихъ истину и продажнымъ видомъ обмануть приближающихся къ ней".

<sup>4)</sup> In ps. 1, 15.

<sup>5)</sup> In Luc. VII, 246.

<sup>6)</sup> In ps. 48, 24; In ps. 61, 32; cp. De Nabuthae 8, 39.

<sup>7)</sup> De off. m. I, 49, 241.

<sup>9)</sup> In Luc. VII, 246.

<sup>8)</sup> De Nabuthae 8, 38.

<sup>10)</sup> Ep. 66, 7.

развъ оно слъдуетъ за душой въ будущую жизнь 1)? Въдь только добродътель есть спутница умершихъ, одно только милосердіе слъдуеть за нами 2), богатство же имъеть значеніе только для живущаго на земль, и ивть оть него пользы умершему, какъ нътъ ея, впрочемъ, и живому. Богатство не только не припоситъ человъку пользы, а, наобороть, даже вредить ему, точнье, его душь 3), потому что разнаго рода денежныя прибыли влекуть за собою потерю добродътели, а роскошь не только губить добродътель, но и ведеть къ потеръ истинной въры и забвенію заповъдей Божінхъ 1). Вотъ почему праведный, знающій, что всякое пріобрътеніе въка сего есть погибель для души, не заботится ни о какомъ пріобр'втеніи кром'в того, которое относится къ въчной жизни <sup>5</sup>). "Презри же,—наставляетъ св. отецъ, все, что принадлежить въку и поношеніе Господней страсти предпочти всемъ богатствамъ" 6), ведь пренебрежение къ богатству является "весьма прочнымъ основаніемъ для добродътели"7), и потому: "Кто славиње того, который не прельщается золотомъ, кто равнодушенъ къ деньгамъ и, какъ бы съ некоторой твердыни, съ презрениемъ смотритъ на человъческія страсти?" В).

Таковъ взглядъ св. отца на земныя блага и, въ частности, на богатство. Впрочемъ, св. Амвросій не всегда держится такого отрицательнаго отношенія къ благамъ этого міра. Иногда онъ измѣняетъ своему ученію о добродѣтели, какъ единственномъ благѣ, и примѣнительно къ аристотелевскому пониманію совершеннаго блаженства, слагающагося изъ благъ души тѣла и случайныхъ, утверждаетъ, что блага по своей цѣнности распадаются на три категоріи: къ первой должны быть отнесены блага души, ко второй—блага тѣла, напримѣръ, здоровье, сила, красота, наконецъ, къ третьей—блага случайнаго характера, какъ, напримѣръ, богатство, друзья, отечество, слава 9). Принимая аристотелев скую по существу точку зрѣнія на благо, св. отецъ въ со-

<sup>1)</sup> De Nabuthae 6, 27.

<sup>2)</sup> In Luc. VII, 122.

<sup>8)</sup> In ps. 118, 5, 26.

<sup>4)</sup> Ep. 58, 16.

<sup>8)</sup> Ibid. II, 14, 66; I, 38, 191; In ps. 118, 8, 15.

<sup>9)</sup> De Abrah. II, 6, 33-34; 10, 68.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ep. 2, 26.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) In ps. 118, 8, 15.

<sup>7)</sup> De off. m. I, 7, 23.

отвътствіи съ нею измъняеть и свой взглядъ на богатство. Такъ, онъ уже не отрицаеть его категорически, а говорить, что богатство можеть быть и благомъ, и зломъ (indifferentia bona 1) въ зависимости отъ того, какъ имъ пользуются, и что "небеснымъ изреченіемъ осуждаются не ть, которые имъють богатство, а тъ, которые не умъють имъ пользоваться" 2), что не самыя богатства подлежать порицанію, ибо въ нихъ остается мъсто добродътели в), а лишь богатства гръшниковъ 4). Когда же богатство можетъ быть благомъ? Тогда, отвъчаетъ св. отецъ, когда оно является у тебя пособіемъ для добродътели (adjumentum virtutis b), когда ты употребляещь его на дёла мплосердія, когда ты "расточаещь" его 6), когда ты одаряешь имъ бѣдиаго 7), когда ты черезъ это искупаешь свою душу<sup>8</sup>). Вотъ подъ этимъ только условіемъ благотворенія Амвросій и готовъ признать богатство ва благо. Наоборотъ, если богатство не расточается на дъла милосердія, то оно становится уже не благомъ, а зломъ, такъ какъ вредить богатому 9), ближе всего, тъмъ, что порождаеть въ немъ корыстолюбіе 10) и совлекаеть съ него образъ Божій, облекая его въ земной 11).

Въ болѣе позднихъ своихъ твореніяхъ св. Амвросій, въ зависимости отъ усвоеннаго имъ аскетическаго образа мыслей, рѣшительнѣе, чѣмъ раньше, отрицаетъ богатства, обладаніе которыми считаетъ несчастіемъ для христіанина и тягостью для владѣющихъ 12). "То, что кажется благомъ, на-

<sup>1)</sup> De Noë 32, 122; De off. m. ll, 4, 15.

<sup>2)</sup> In Luc. V, 69.

<sup>8)</sup> Ep. 63, 92.

<sup>5)</sup> In Luc. VIII, 85.

<sup>4)</sup> In ps. 36, 28.

<sup>6)</sup> In ps. 37, 24.

<sup>7)</sup> De Nabuthae 7, 36; Ep. 2, 26. Cp. Philo, De Iosepho § 144. Cp. Dr. G. Wilbrand, S. Ambrosius quos auctores quaeque exemplaria in epistulis componendis secutus sit, p. 4.

<sup>8)</sup> Ep. 2, 11; 63, 92.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) Ibid. II, 26, 132.

<sup>9)</sup> De off. m. I, 49, 244.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) Ibid. I, 49, 244.

<sup>12)</sup> Ibid I, 9, 28.—Если богатый не умветь расточать и благотворить бъдному,—говорить св. отецъ,—то онь уже не господинъ богатства, ибо онъ, какъ рабъ, стережетъ чужое, но не, какъ господинъ, пользуется своимъ (De Nabuthae, 15, 63; 14, 58), да и само богатство его заплеснъваетъ, ибо оно подобно колодцу: чъмъ больше изъ него черпаютъ, тъмъ чище и пріятнъй становится вода (De Nabuthae 12, 52; ср. Basil. M. Hom. in illud Lucae, Destruam etc. 5).

примъръ, богатство, достатокъ, радость, чуждая печали, являются препятствіемъ къ полученію блаженства, какъ то явствуетъ изъ изреченія Господа: "Горе вамъ, богатымъ, ибо вы уже имъете свое утъщеніе. Горе вамъ, пресыщенные, ибо вы взалчете (Лук. VI, 24—25" 1). "Блаженны нищіе духомъ, ибо ихъ есть царство небесное (Мв. V, 3). Если блаженна бъдность, которой открыто небо, презримъ эти тълесныя богатства, откажемся отъ тълеснаго изобилія" 2).

Попутно (въ связи съ вопросомъ о промыслѣ Божіемъ) св. Амвросій затрогиваеть и рішаеть вопрось о томь, почему въ этомъ мірѣ часто бываеть такъ, что грѣшные пользуются богатствомъ, а праведные страдаютъ. Онъ даетъ два объясненія этого факта. Первое. Богатства принадлежать въку, а "въкъ подчиненъ злу въка". Отсюда, если гръщники пользуются богатствами, то они пользуются тъмъ, что гръховно, на чемъ лежитъ нечать зла. Къ тому же и киязья міра покровительствують тъмъ, кто имъ служитъ 3). Выводъ отсюда тоть, что христіане не должны просить у Бога награды въка и надъяться на то, что принадлежить міру 4). Поскольку же богатство признается и грфховнымъ, и суетнымъ, св. Амвросій утверждаеть, что богатые на самомъ діль біздны, нбо не имъ принадлежить истинное наслъдіе <sup>5</sup>), а, съ другой стороны, чемь больше богатый иметь, темь большаго желаетъ и, такимъ образомъ, тъмъ больше имъетъ нужду <sup>6</sup>). Второе. Посылая грешникамъ богатства-нечто случайное, Господь оказываеть имъ довъріе, дабы они не имъли потомъ никакихъ поводовъ къ извиненію своихъ неправдъ 7).

<sup>1)</sup> De off. m. II, 5, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In ps. 43, 91.—Объ отношеніи св. Амвросія къ богатству и собственности (а равно и о благотвореніи) трактують, между прочимь, Otto Schilling въ своей книгв: Reichtum und Eigentum in der altkirchlichen Literatur. Freiburg im Breisgau, 1908, S. 133—148, Dr. Ignaz Seipel, Die Wirtschaftsethischen Lehren der Kirchenväter. Wien, 1907, S. 287 ff. проф. В. И. Экземплярскій, Ученіе древней церкви о собственности и милостынь, Кієвь, 1910, стр. 144 слъд.

<sup>8)</sup> in ps. 36, 76.

<sup>4)</sup> In ps. 118, 8, 11.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Cp. De off. m. I, 16, 61.

<sup>6)</sup> De Nabuthae 15, 63; 2, 4; 12, 50. Cp. Basil M. Hom. in divit. 5.

<sup>7)</sup> De interp. Iob et Dav. III (IV), 7, 21; De off. m. I, 16, 63: "Можеть быть тогда (на страшномъ судъ) скажеть (Господь) похитителю чужого: Вотъ ты быль ботать, зачъмъ же ты присванваль себъ чу-

Вопросъ о бъдствіяхъ и страданіяхъ этой жизни, а равно и значеніи ихъ для христіанина, ръщается св. Амвросіемь въ томъ же духв, что и вопрось о богатствв. И въ ръшеніи даннаго вопроса у св. Амвросія замътны двоякаго рода обоснованія или два элемента: болье случайный — стоическій и болье постоянный-христіанскій. Исходя изъ стоическихъ началъ, нашъ отецъ говоритъ, что обдность и вообще бъдствія этой жизни есть ньчто безразличное 1), которое нисколько не уменьшаеть блаженнаго состоянія 2) мудреца, презрптельно отпосящагося ко всемь объдствіямъ и страданіямъ міра 3) по той простой причинъ, что они для него не существують. Стоя же на христіанской почві, св. Амвросій, не отрицаеть страданій, а, наобороть, въ связи съ фактомъ противоположности настоящей жизни и будущей говорить, съ одной стороны, о необходимости для христіанъ страданій въ этомъ мірѣ зла, а, съ другой, -- о полезности этихъ страданій для правственной жизни человъка.

Живя въ настоящемъ мірѣ, въ этомъ вѣкѣ эла и царства діавола, христіанинъ призывается къ борьоѣ съ этимъ вѣкомъ и съ этимъ царствомъ. Отсюда, вся жизнь человѣка на землѣ проходитъ въ постоянныхъ трудахъ, страданіяхъ и бѣдствіяхъ 4). И Христосъ, пришедшій искупить людей, могъ достигнуть этого только путемъ страданій за рабовъ Своихъ 5). Тѣмъ же путемъ страданій должны итти и Его ученики и сонаслѣдники; "сонаслѣдникомъ же Его является тотъ, кто сопрославляется съ Нимъ, сопрославляется же тотъ, кто страданіемъ за Него состраждетъ Ему (Рим. VIII, 16 сл.)" 6). Вотъ почему, кто ищетъ Христа, ищетъ и скорби Его и не отказывается отъ страданій 7), ибо только "слезами, стенаніями и весьма частыми молитвами мы достигаемъ силы вѣчнаго блаженства" 8), ибо многими скорбями

жое? (Въдь) нужда тебя не тъснила и бъдность не угнетала. Не затъмъ ли Я и сдълалъ тебя богатымъ, чтобы ты не имълъ (никакого) оправданія (своимъ неправдамъ) etc.; ср. Ibid. 64.

<sup>1)</sup> Cp. In Luc. V, 53: Paupertas enim media est.; cp. Ibid. VIII, 13.

<sup>2)</sup> De Iacob I, 7, 27. 28; 8, 35; De off. m. III, 17, 98.

<sup>3)</sup> De Iacob I, 7, 32.

<sup>6)</sup> Ep. 35, 4; 7, 10.

<sup>4)</sup> Exhort. virgin. 14, 91.

<sup>7)</sup> In ps. 118, 18, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) In ps. 37, 32.

<sup>8)</sup> In ps. 45, 8.

надлежить человъку войти въ то царствіе Божіе 1), въ которое ведеть не широкій, а узкій путь 2). Впрочемъ, блажень не тоть, кто страдаеть, а тоть, кто препобъждаеть страданіе, кто не поддается воздъйствію временной скорби 3). Последнее же возможно для христіанина потому, что онъ не просто страдаеть, а страдаеть въ надеждъ будущей блаженной жизни 4). "Праведникъ знаетъ, что, если онъ страдаеть въ этой жизни, не будеть за то страдать въ будущей, и кто не боролся здъсь, тотъ не имъетъ надежды на награду въ будущемъ. Кто получилъ блага здёсь, тотъ иметъ награду свою" 5). Предъ славой будущаго въка ничто всъ страданія этого міра 6): ни б'ядность 7), ни обиды и гоненія в), ни даже смерть и мученичество в). Правда, въ страданіяхь бываеть иногда такая чрезмірность, которой не въ состояніи подавить даже мощный духъ святыхъ 10). Но не следуеть предаваться унынію, такъ какъ Богъ посылаеть ангеловъ къ защитъ тъхъ, которые являются наслъдниками божественныхъ обътованій 11). Съ другой стороны, эта чрезмфрность и горечь страданій не портять сладости блаженства. "При жатвъ благой совъсти возможна примъсь какой либо скорби", но эта горечь незамътна "въ снопъ блаженной жизни" 12). "Сохраняй, — увъщаетъ св. отецъ, — награду твою для будущаго и поношенія этого міра почитай умноженіемъ твоей награды" 18). Слъдуеть, впрочемь, прибавить, что бъдствія этого міра полезны намъ не только въ виду будущей жизни, но и въ настоящей, и именно потому, что радость и удачи упраздняють умъ и приводять его ко гръху 14), какъ это имълъ, напримъръ, мъсто съ народомъ еврейскимъ, который, упитавшись и утучновши, возсталь для игрищь и отступиль оть Господа 15). Наобороть, несчастія ділають

<sup>1)</sup> De off. m. I, 15, 58.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In ps. 118, 8, 33.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) De off. m. II, 5, 19.

<sup>4)</sup> In ps. 118, 7, 6. Cp. Orig. Select. in ps. CXVIII, v. 50. Pitra, Anal. sacra, III, 272.

<sup>5)</sup> De interp. Iob. et. Dav. III (IV), 2, 3; IV (II), 3, 12.

<sup>6)</sup> ln ps. 118, 7, 6; In ps. 37, 59; De Iacob. I, 7, 31.

<sup>7)</sup> Exam. VI, 8, 52.

<sup>8)</sup> De off. m. I, 48, 234.

<sup>9)</sup> De Iacob. II, 11, 52.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) De off. m. II, 5, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) In ps. 118, 1, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) De off. m. II, 5, 21.

<sup>18)</sup> In ps. 118, 21, 18; cp. 5, 41.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) Ep. 19, 9.

<sup>15)</sup> In ps. 1, 32.

человъка особенно преданнымъ Богу; въдь въ несчастіяхъ, опасностяхъ и постахъ умираетъ внъщній и плотской человъкъ и обновляется по вся дни внутренній 1), и потому "тебъ,—заключаетъ св. Амвросій,—полезно имъть сокрушенное сердце" 2).

Говоря о перенесеніи христіаниномъ страданій этой жизни, св. Амвросій старается подчеркнуть одну особенность именно христіанскаго страданія. Върующій во Христа переносить страданія не тупо, какъ это является характернымь для стоическаго мудреца, и не съ надеждой только на будущую жизнь в), а еще по примъру Самого Христа и съ радостію. "Возрадуемся въ нашихъ страданіяхъ, какъ Христосъ радовался въ Своихъ" 1),—увъщаетъ св. отецъ своихъ насомыхъ. Совершенному,—говорить св. Амвросій въ De Іасор,—чужда печаль этого міра, чуждо всякое возбужденіе тълесной скорби 5). Да и награда дается только радующемуся въ несчастіяхъ, наобороть, никто изъ скорбныхъ не увънчивается, какъ равно никто изъ печальныхъ не побъждаетъ 6). "Гдъ терпъніе,—пишеть св. Амвросій Иринею,—тамъ и радость" 7).

Но если всѣ бѣдствія этой жизни ничто для христіанина, то,—разсуждаеть св. отець,—для него не является зломъ и то, что почитается величайщимъ несчастіемъ этой жизни,—смерть. Вѣдь зломъ слѣдуеть считать только то, что наносить вредъ душѣ; смерть же не причиняеть вреда душѣ, слѣдовательно, она не есть зло в). Но то, что не есть зло, есть добро р), откуда слѣдуеть, что и смерть есть добро тѣла, при которомъ душа освобождается, а тѣло разрушается; освобождающаяся радуется, а отходящее въ землю свою ничего не чувствуеть то какимъ образомъ,

<sup>1)</sup> In ps. 43, 81.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In ps. 1, 32; Ep. 19, 9.

s) De interp. Iob. et. Dav. IV (II), 3, 12.

<sup>4)</sup> in ps. 37, 32.

<sup>5)</sup> De Iacob. I, 7, 31; cp. In Luc. VII, 130.

<sup>6)</sup> De Helia 10, 36.

<sup>9)</sup> Ibid.10) De exces. fr. II, 39.

<sup>7)</sup> Ep. 27, 17.8) De bono m. 1, 1.

<sup>11)</sup> De bono m. 8, 31; 4, 14; 5, 16.

покой для тъла и свобода или разръшение для души 1), которая послъ смерти переходить къ "высшей" 2), "болъе счастливой жизни" з). Съ другой стороны, если настоящая жизнь полна тягости, то смерть, которая полагаеть конець ей, есть благо 4). Но особенно благодътельна смерть для нравственной жизни человъка, такъ какъ она освобождаетъ его отъ пороковъ и страстей, -- которые соблазняютъ даже праведнаго 5), — отъ всякаго гръха 6), а также и отъ всякой вины 7). Даже больше того: смерть спасительна. "Что больше можемъ сказать мы о смерти, какъ не то, что именно смерть искупила міръ" <sup>8</sup>). Если смерти не уклонился Самъ Сынъ Вожій, то не должны уклоняться ея и мы 9). Правда, мы боимся смерти, но не почему другому, какъ потому, что имъемъ нечистую, "раненую" совъсть 10); не физической смерти мы должны бояться и избъгать, а моральной, когда умираеть душа 11). Что же касается физической смерти, то ее не только не слъдуетъ избъгать, а, наоборотъ, желать и даже упреждать; этого мы достигаемъ, когда ведемъ себя такъ, какъ будто мы уже покинули этотъ міръ, ибо умерщвленіе есть подражаніе смерти и ея предвосхищеніе. Черезъ это предвосхищение мы заранъе можемъ получить себъ, какъ ан. Павелъ, мъсто въ раю 12). Достаточно только отвергнуть все смертное, и мы пріобрътаемъ блага смерти 18). "Намъ нужно умереть міру, чтобы жить Богу. Если же мы живемъ плоти, то, конечно, разумность плоти есть смерть; мы не можемъ тогда жить Богу, ибо враждебна Ему эта плотская мудрость и жизнь въка (сего)" 14).

<sup>1)</sup> De Isaac 8, 79. 2) De exces. fr. II, 21.

B) De bono m. 2, 7; De Cain et Abel II, 10, 35.

<sup>4)</sup> De bono m. 2, 5.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) De bono m. 4, 15; In ps. 118, 11, 24.

<sup>6)</sup> De exces. fr. II, 42; De bono m. 2, 7; 7, 28; 4, 15; In ps. 61, 17; De obit. Valent. 45; De Cain et Abel II, 10, 35; In ps. 118, 18, 3.

<sup>7)</sup> In ps. 61, 19; De bono mort. 4, 15.

<sup>8)</sup> De bono m. 4, 15. Cp. De exces. fr. II, 44; De bono m. 3, 9; De interp. Iob et Dav IV (II), 3, 11.

<sup>9)</sup> De exces. fr. II, 46.

<sup>10)</sup> De bono mort. 8, 31.

<sup>11)</sup> De bono m. 2, 3; De exces. fr. II, 36.

<sup>12)</sup> De bono m. 3, 10.

<sup>&</sup>lt;sup>18</sup>) De Isaac 4, 28; De bono m. 3, 9.

<sup>&</sup>lt;sup>14</sup>) ln ps. 118, 11, 15; cp. In ps. 36, 72.

Но какими мрачными красками ни изображаеть св. Амвросій жизнь этого въка, какъ ни тяжелы бываютъ страданія и бъдствія здъшней жизни, какъ ни желательно освобожденіе отъ нихъ и отъ граховной плоти, однако, св. отецъ категорически отрицаеть позволительность для христіанъ самоубійства. Человъку не позволительно, -- наставляеть онъ, —учинять надъ собой насиліе 1), не говоря уже о томъ, что бътанье міра требуеть пребыванія въ немъ<sup>2</sup>). Св. отецъ указываеть при этомъ на непоследовательность техъ, которые прибъгають къ самоубійству: они не переносять смерти и въ то же время стремятся къ ней, --чего избъгаютъ, какъ зла, то принимаютъ, какъ лекарство 3). Лишь въ одномъ случаъ св. Амвросій считаеть самоубійство позволительнымь, это въ случав угрожающаго безчестія. Такъ, онъ одобряеть поступокъ Пелагіи антіохійской и ея сестеръ, которыя ради спасенія чести утопили себя въ ръкъ 4).

Итакъ, христіанинъ долженъ не только безропотно, но и радостно претерпѣвать страданія и бѣдствія, потому что они являются необходимою принадлежностію настоящаго злого міра и настоящей жизни, столь противоположной жизни будущаго вѣка 5). Но кромѣ этого основанія св. Амврссій указываетъ еще и другое, которое не только примиряетъ христіанина съ испытываемыми имъ бѣдствіями, но даже заставляетъ ихъ желать. Богъ, посылая людямъ бѣдствія и страданія, вообще искушая ихъ, дѣлаетъ это съ тѣмъ, чтобы укрѣпить человѣка въ добрѣ 6).

<sup>1)</sup> De virginib. III, 7, 32.

<sup>2)</sup> De Isaac 3, 6.

<sup>3)</sup> De exces. fr. II, 11.

<sup>4)</sup> De virginib. Ш, 7, 32 sqq.—Влаж. Августинъ, разсуждавшій по тому же вопросу, высказываеть свое мивніе неохотно, но все же онъ противъ самоубійства даже въ томъ случав, когда добродітели человіна угрожаеть опасность, відь добродітель,—разсуждаеть опъ.— въ душів, душой же никто не можеть завладівть—De civit. Dei I, с. 19. Ср. D. Leitmeir, Apologie der christl. Moral, S. 108.

<sup>&</sup>lt;sup>5</sup>) Ep. 28, 5.

<sup>6)</sup> Человъкъ иначе не можетъ достигнуть добра, какъ путемъ искупеній и страданій,—писалъ Климентъ Ал. (К. Скворцовъ, Философія отцовъ и учителей церкви. Періодъ апологетовъ, с. 239). Съ своей стороны и Оригенъ признавалъ значеніе только за тою добродітелью, которая закалена испытаніями (Hom. in Num. XIV, 2), а гивъъ Божій, проявившійся въ посылаемыхъ Вогомъ бъдствіяхъ, почиталъ воспитательнымъ средствомъ для людей (In Ierem. hom, XIX, 1).

Искушение побуждаеть человъка къ самоанализу, къ критической оцънкъ и болье върному представленію своихъ силь и окружающей действительности. Искушеніе, -- говорить св. Амвросій, -- какъ стръла, проникаетъ внутрь человъка, оно, какъ мечь Господень или, что тоже, глаголъ Божій, изслъдуеть тайники человьческаго существа 1); благодаря ему человъкъ имъетъ возможность отдълить отъ себя преходящее, какъ мякину 2) и во всякомъ случав не приписывать себъ чего либо сверхъестественнаго в). Въ тъхъ же случаяхъ, когда человъкъ благодаря усиъху и счастію впадаеть въ самомивніе или нечестіе, искушенія и бъдствія возвращають его на путь правды, какъ то можно видъть на примъръ іудеевъ 4). Но искушенія не только возвращають человъка на путь правды, а еще, - что пріобрътаеть особенную цънность, --- укръпляють его на этомъ пути. Искушение есть упражненіе нашей въры <sup>5</sup>), упражненіе души <sup>6</sup>). Какъ сила тьла увеличивается оть частаго упражненія и, наобороть, ослабляется, если ее не упражняють, такъ обстоить дело и съ душевной твердостію 7) и съ нашей върой въ Бога. Гдъ нъть искушеній, тамъ нъть и духовной силы, нъть добродътели, нътъ и побъды в), ибо всъ искушенія этого міра суть упражнение въры, знамение терпъния, славное воспитание добродътели, побъдоносное исповъдание (exercitium fidei, insigne patientiae, eruditio gloriosa virtutis, confessio plena victoriae) 9). Не великая заслуга, -- говорить св. отець, -- не отступать отъ повельній Господнихъ тогда, когда ты наслаждаешься благополучіемъ, когда тебя никто не обижаетъ, никто не преследуеть. Гораздо важнее, если ты не отступишь отъ Бога, потерявши все имущество и дътей 10). Въдь гоненія затьмъ и посылаются Богомъ, чтобы "засвътила въра, чтобы засіяла добродътель, чтобы всъмъ былъ явленъ внутренній умъ" 11). И не бояться, какъ зла, должно искушеній, за которыя слъдуеть награда, а, наобороть, подобно праведнику 12), желать

<sup>1)</sup> In ps. 37, 22.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In ps. 43, 40.

<sup>8)</sup> Apol. Dav. 7, 36.

<sup>4)</sup> In ps. 43, 30.

b) In Luc. VI, 39.

<sup>6)</sup> De Isaac 6, 55.

<sup>7)</sup> De Cain et Abel II, 6, 22.

<sup>8)</sup> Apolog. 6, 30; In Luc. IV, 41.

<sup>8)</sup> In ps. 118, 14, 16.

<sup>&</sup>lt;sup>10</sup>) In ps. 118, 20, 43.

<sup>&</sup>lt;sup>11</sup>) In ps. 37, 21.

<sup>&</sup>lt;sup>12</sup>) In ps. 118, 14, 18.

и просить у Бога такихъ искушеній, которыя мы можемъ перенести <sup>1</sup>). Не должно бояться даже жестокихъ страданій потому что, гдѣ большій трудъ, тамъ и большая награда <sup>2</sup>), гдѣ много искушеній, тамъ много также вѣнковъ и наградъ <sup>3</sup>), гдѣ больше искушеній, тамъ больше и славы <sup>4</sup>), подобно тому какъ кормчій тогда болѣе славенъ, когда онъ избѣжитъ кораблекрушенія въ бурю, среди вздымающихся волнъ, разсѣкая, а не прячась отъ нихъ" <sup>5</sup>). Самъ св. Амвросій симпатизируетъ временамъ гоненій, которыя заставляли христіанъ быть внимательными къ себѣ, воспитывали пренебреженіе къ смерти и приближали людей къ Богу <sup>6</sup>).

Но этого мало. Искушенія не только укръпляють въру и умножають славу, они сообщають также душь мирь и блаженство. Миръ въ душв человвка можетъ установиться, —говорить св. отець, только благодаря искущеніямь, ибо миръ и спокойствіе наступаеть только тогда, когда человъкъ изгонитъ или подавить тщетныя помышленія, когда исключить всякія движенія возникающихь страстей, когда участятся горести, гоненія, голодъ, опасность, мечъ 7). Съ другой стороны, эти же искушенія сообщають душь человъка радость и блаженство, -апостолы, напримъръ, радовались страданіямъ за имя Господне в). Это и понятно. Вѣдь страданія, какъ и искушенія, посылаются Богомъ, Богъ же наказываеть того, кого Онълюбитъ 9). Воть почему св. отецъ почитаеть блаженными техь, кто подвергается бедствіямь и страданіямъ этой жизни. "Кто станетъ теперь отрицатьспрашиваетъ онъ, -- что блаженне тв, которые пострадали, нежели тъ которыхъ не постигли никакія муки гонителей" 10), и это потому, что блаженство праведныхъ страданіями и бъдствіями этой жизни, а также искущеніями страстей, не только не уменьшается, а, наобороть, еще больше усиливается  $^{11}$ ).

<sup>1)</sup> In Luc. IV, 42.

<sup>2)</sup> In Luc. IV, 37.

<sup>&</sup>lt;sup>3</sup>) In ps. 118, 20, 43.

<sup>4)</sup> De interp. lob et Dav. II, (III) 1, 2.

<sup>5)</sup> De Iacob I, 8, 36.

<sup>9)</sup> In ps. 118, 9, 7.

<sup>6)</sup> In ps. 118, 11, 22.

<sup>10)</sup> In ps. 118, 14, 17. 11) De Iacob I, 6, 24.

<sup>&</sup>lt;sup>7</sup>) Ep. 70, 17.

<sup>8)</sup> In ps. 118, 14, 44.

Богъ искущаеть людей или Самъ непосредственно, или трезъ діавола 1), которому Онъ даеть власть искущать людей 2) съ тъмъ, чтобы побъдить діавола и оправдать праведнаго 3), а также, чтобы спасти духъ человъка 4). Искущая людей и не осиливая ихъ, діаволъ черезъ то дълаеть ихъ болъе сильными и лучшими 5), откуда слъдуеть, что своими кознями діаволъ не столько вредить людямъ, сколько, противъ своей воли, охраняеть ихъ 6). Діаволу въ его искушеніяхъ върующихъ помогають, какъ мы видъли выше, съ одной стороны, его аггелы, а, съ другой—нечестивые и гръшные люди.

Григорій Прохоровъ.

(Продолжение слъдуетъ).



<sup>1)</sup> De Abrah. II, 4, 13.

<sup>&</sup>lt;sup>2</sup>) In ps. 38, 32.

<sup>&</sup>lt;sup>8</sup>) In ps. 118, 14, 16; De fuga s. 7, 39.

<sup>4)</sup> De poenit. I, 13, 62.

<sup>5)</sup> De parad. 2, 9; De fuga s. 7, 39.

<sup>&</sup>lt;sup>6</sup>) In ps. 37, 25.



## Правила св. Апостоль, Соборовь и св. Отець, какъ литургическій источникъ.

Основной, принципіальный взглядь на причины происхожденія церковныхь каноновь ясно и твердо, намъ думается, запечатлівнь въ слівдующихь словахь отцовь перваго Вселенскаго собора: "по нуждів или по другимь побужденіямь человівческимь многое произошло (є̀γένετο) не по правилу церковному (2 пр.)"...

Въ силу этого, каждая, извъстнымъ образомъ объединенная серія правиль, является однимъ изъ важныхъ и существенныхъ звеньевъ той непрерывной цъпи, какая создавалась авторитетными лицами, съ цълью зафиксировать, соотвътственно нуждамъ и запросамъ времени, нормальное отправленіе церковной практики, составною частью которой была и литургическая.

Вотъ почему, интересующія насъ правила, не будучи спеціально литургическимъ памятникомъ, тюмъ не менфе способны быть въ той или иной мюрф источникомъ для внакомства съ древнею богослужебною практикою. Въ этомъ случать задача наша должна заключаться въ томъ, чтобы по предварительной классификаціи литургическаго матеріала 1) описать его въ согласіи съ правилами; 2) разсмотрфть и указать, на сколько достаточенъ и ясенъ матеріалъ для полученія полнаго представленія по тюмъ или инымъ литургическимъ вопросамъ... и 3) какое можно установить отношеніе и значеніе литургическихъ данныхъ правилъ къ современной богослужебной практикъ.

Что же касается до порядка, въ которомъ бы удобнве,

при составленіи описанія, расположить разнообразный занимающій насъ матеріаль, то естественные всего, кажется, слыдующимь образомь. Такъ какъ для совершенія богослуженія, нужно имыть подходящее мысто, то должно потому прежде всего представить описаніе данныхь о мыстахь богослуженія.

Слъдующее мъсто естественные удълить литургіи, какъ имъющей важныйшее значеніе по совершенію на ней таинства Евхаристіи; сюда, впрочемъ, можно включить сродныя литургіи и по греческому названію и по общественному характеру совершенія—другія службы, такъ называемаго суточнаго круга.

Затьмь, должно объединить въ одно цълое свъдънія, устанавливающія литургическую наличность и отправленіе таинствъ церковныхъ.

Все то, что повидимому не подходить подъ указанныя рубрики и не въ состояніи собственнымъ содержаніемъ заполнить особой своей—естественные сосредоточить въ одно смышанное цылое.

#### Глава І.

### Мъста молитвенныхъ и богослужебныхъ собраній.

Правила дають намъ возможность установить троякаго рода мѣста, предназначавшіяся для молитвенныхъ и богослужебныхъ собраній. Это: 1) храмы; 2) всякія мѣста, особенно мученическія и 3) молитвенницы въ домахъ. Самое древнее, хотя и нѣсколько темное, свидѣтельство о существованіи особыхъ зданій для богослуженій мы имѣемъ въ 9-мъ апост. правилѣ. Тамъ читаемъ: "всѣхъ вѣрныхъ входящихъ въ церковь (πάντας τοὺς ἐν Ἐххλησία εἰσιόντας πιστοὺς)...

Правда, въ въкъ собранія апостольскихъ правиль (по еп. Іоанну Смолен.—конець 2 въка или начало 3-го. Опыть курса ц. законов. вып. І, стр. 133) еще трудно установить метанимичный смыслъ понятія "'Еххдоба" въ качествъ мъста, предназначеннаго для служенія Богу 1).

<sup>1)</sup> Опредъленныя свъдънія объ этомъ по "loh. Caspari Suiceri, (Thesaurus Ecclesiasticus e Patribus graecis ordine Alphabetico concinnatus". Amsterdami) относятся къ концу 4-го в. и явствують изъ сочиненій Өеодорита, Златоуста, Евсевія. Т. І, стр. 1053.

Однако греческій тексть говорить о вхожденіи внутрь 1), объ участій и пребываній на богослуженій съ витшней, видимой стороны, потому что рычь идеть о нарушеній порядка (этаξίαν) 2). Толкователи также признають, что въ цитированномь правиль идеть рычь о мысты молитвенномь. Вирочемь, еще для большей ясности приведенной выдержки, противопоставимь ея смысль словамь 21 пр. Гангрскаго собора: хаї тір є адеті тії Укхуртія тоб (Эзоб зоубувозу).

Какъ бы мы ни стали понимать въ данномъ случав терминъ "Έχχλησία", но значеніе слова "συνέλευσις" (συνέγχομαι— сходиться, собираться, приходить къ кѣмъ-ниб.)—сходка, стеченіе, собраніе, обращеніе—указываетъ на пользу отъ обращенія среди церкви, какъ общества вѣрующихъ; на пользу внутреннюю, нравственную.

Опредъленные о церкви, какъ храмы, говорится въ 72 ап. правилы, гды запрещается кража воска или елея "изъ святой церкви". (ἀπὸ τῆς ἀγίας Ἐκκλησίας).

Вполнъ ясное и въ тоже время въ своемъ родъ принципіальное свидътельство по интересующему насъ вопросу мы находимъ въ 21 пр. Гангрскаго собора.

Въ немъ отцы говорять: "и домы Божін почитаемъ (хаг тоб; οίχους τοῦ Θεοῦ τιμῶμεν) и собранія (хаг συνόδους), бывающія въ нихъ, яко святыя и полезныя, пріемлемъ, не заключая благочестія въ домахъ, но почитая всякое мѣсто, созданное во имя Божіе (άλλὰ πάντα τόπον τόν εν ὀνόματι τοῦ Θεοῦ οἰχοὸν-μηθνέτα τιμῶντες) и хожденіе въ церковь Божію (χαὶ τὴν εν αὐτῆ τῶν ἐνκλησία τοῦ Θεοῦ συνέλευσιν) на пользу общую пріемлемъ".

Здёсь мы видимъ, что несомнённо полнымъ уваженіемъ отцовъ пользовались домы Божіи—оїхої Өеоі в) (таки: е и у Діонисія Алекс. пр. 2 при запрещеніи женамъ, находящимся въ очищеніи, входить въ домъ Божій—єї той оїхой відіємаї той Өеой; ср. Вас. Вел. пр. 75—о вхожденіи въ "домъ молитвенный—єї оїхой просеруў, т. е. храмы, какъ объ этомъ

<sup>1)</sup> Еїς—предл. съ вин. пад. въ значеніи движенія къ какомуниб. м'всту, или предмету, на вопросъ—куда, въ, на, къ, до. Еїсіприврас—допускать, впускать къ себ'в, входить.

<sup>2)</sup> Тасов—ставить, поставлять, располагать въ порядокт. Ср. вихдускатий та ξις, 19 Лаод., именно какъ церковный опредъленный чинъ.

в) Подробное указаніе этого смысла у ап. Павла, Тертулліана, елевзинскихъ мистерій и т. д. см. Thesaurus. Т. 2, стр. 465—6.

говорить и 5 пр. того же собора; почитались имъющими преимущество въ нихъ бывающія собранія.

Но вмѣстѣ съ тѣмъ (попутно отмѣтимъ) мы встрѣчаемся далѣе съ интереснымъ обобщеніемъ, что отцы почитають и всякія мѣста (τόπον), созданныя (οἰχοδομέω—строить домъ, основывать на чемъ—ἐπὶ τὶ; наставлять, учить, назидать, располагать;—значить, какія назидають, научають) во имя Божіе, или какъ добавляеть при изложеніи канона Гефелеd. h. also auch die martyria, или какъ считаеть мученическія мѣста молитвенными и 9 пр. Лаод. собора. (Concilien geschichte).

Если мы вспомнимъ пр. 6 Гангрскаго собора, которымъ изрекается клятва на желающаго устраивать гдв либо церковныя собранія и совершать священнодвйствія безг воли спислопа (слівдовательно, по согласію того можно было устравать все это и не въ храмів?!); если, даліве, присоединимъ сюда свидітельство 74 Трулльск. собора о мпстахъ, посвященныхъ Господу, но отличныхъ, по Вальсамону, отъ храмовъ (Правила... т. І, с. 620), и прибавимъ, наконецъ, сділанную справку о значеніи слова οἰχοδομέω: то получимъ вмітті съ признаніємъ богослужебнаго значенія за извітетнаго рода "всякими мітельствий выводъ, что это былъ, вітроятно, ранній обычай собраній, уступающій постепенно свое значеніе собраніямъ въ храмів.

28 правило Лаодикійскаго собора (также 5 Неокес.) говорить уже о "храмахъ Господнихъ" (та́ Коргаха), какъ мѣстахъ общественныхъ собраній, и находить это названіе и "церкви" (ад Еххдобад) взаимозамѣнимыми. Это потому, что то̀у Коргахоу, по словамъ Thesaur. Ecclesias. usitatissime notat templum, а 'Еххдоба, мы видѣли, тоже въ концѣ 4 в. начинаетъ употребляться въ значеніи мѣста богослужебнаго

Терминъ Έххλησία въ опредъленномъ значеніи храма употребляется Трулльскимъ соборомъ въ 59 правилъ, предписывающемъ совершать крещеніе въ Канолическихъ церквахъ; въ 75—при запрещеніи безчиннаго пѣнія; въ 76—при запрещеніи торговли вблизи храма и въ 7 пр. 7 всел. соб.—при рѣчи объ иконахъ. Между прочимъ изъ 76 Трулльск. узнаемъ не лишнюю подробность, что при храмахъ были свящ. ограды, а изъ 97—что были еще и другія постройки вродъ помъщенія для оглашенныхъ.

Наконецъ о храмъ говорять правила 88 Трулльск., изъ котораго, кстати, узнаемъ, что храмы, бывало, строились внъ населеннаго мъста, близъ большой дороги (Вальсамонъ) и 97 и 4, 7 всел. Такъ какъ послъдняя группа правилъ называетъ храмъ словомъ мос, что, по опредъленію Thesaurus'a, означаетъ постройку, предназначенную служить въ честь и славу истиннаго Бога (т. 2, стр. 386), т. е. въ собственномъ смыслъ святилище и такъ какъ стремленіе прославить вообще способно наложить на предметъ прославляющій особый видимый отпечатокъ, то можно здъсь предполагать и отличіе съ внъшней стороны храма отъ обыкновенныхъ жилищъ.

Но если предположение объ особенномъ вижшнемъ видъ храма носить на себъ печать только относительной въроятности, то внутреннее устройство его въ извъстной степеци твердо установлено правилами.

Такъ, здѣсь мы встрѣчаемъ неоднократное указаніе на наличность алтаря, какъ особаго мѣста, куда входять лишь лица свящ. чина для причащенія (19 Лаод.), да и то не прежде епископа; алтаря, куда не имѣють права входить не только жены особенно въ состояніи естественной нечистоты (Діонис. Ал. пр. 2), но и мужи; исключеніе дѣлается лишь для царя въ опредѣленный моменть (44 Лаод., 69 Трулльск.); куда, далѣе, не должно приносить такихъ или иныхъ начатковъ (57 Трулльск.), но гдѣ совершается исключительное священнодѣйствіе (50 Каре.) и гдѣ употребляются свои особые свящ. сосуды и одежды (Двукрат. 10).

Слову алтарь въ греческомъ текстъ правилъ соотвътствуетъ вызактирия (19, 44, Лаод. 29, 57, 69, 99 Трулльск.) и эщих (56 Лаод.).

Первое слово имъетъ разнообразное значеніе, начиная съ жертвенника въ собственномъ смыслъ, на которомъ совершается священное жертвоприношеніе, и кончая обширнымъ понятіемъ алтаря (см. Thesaur... т. I, стр. 1427—9). Что въ цитированныхъ нами мъстахъ вознастірю понимается въ смыслъ алтаря, а не жертвенника—это легко устанавливается смысломъ правилъ и соотвътствующимъ построеніемъ греческаго текста. Принимая во вниманіе послъднее, можно съ достаточнымъ правомъ утверждать, что напр. въ 3 ап. правилъ возначаетъ опредъленное мъсто— жертвен-

никъ 1): προσενέγκη έτερα τινά επί τὸ θυσιαστήριον принесеть (въ жертву) на алтарь-жертвенникъ что либо другое (προσφέρω, приносить, приносить въ жертву επί съ вин. пад. первое значеніе—на), тогда какъ тоже запрещеніе относительно начатковъ въ 57 Трулльск. выражается такъ: οῦ χρὴ εν τοῖς θυσιαστηρίοις μελι... προσφέρεσθαι (εν—первое значеніе —въ, внутри; значенія къ—совсѣмъ нѣтъ)—не подобаетъ внутри жертвенниковъ— алтарей приносить...

Что касается до βημά, то хотя это слово означаеть вообще особое мѣсто, при томъ такъ или иначе отгороженное, куда входили лишь свящ. лица (см. Thesaurus 682)—т. е. алтарь, но позднѣйшіе толкователи, въ соотвѣтствіе вѣроятно грамматическому смыслу слова и др. источникамъ, видять здѣсь указаніе даже на горнее мѣсто—гдѣ стояли канедры епископовъ, а по сторонамъ сѣдалища для пресвитеровъ (Іоан. 464—5).

Итакъ мы имѣемъ указаніе, кромѣ вообще алтаря еще на отдѣльное мѣсто его—сопрестоліе. Та же наличность сопрестолія Вальсамономъ устанавливается при толкованіи 16 пр. Антіохійскаго собора, гдѣ рѣчь идетъ о восхищеніи епископомъ престола (θρονον) 2) и въ пр. 27-мъ св. Василія Великій о не лишеніи пресвитерскаго сѣдалища хадъбрас,—того пресвитера, который вступилъ въ неправильный бракъ (Правила, т. III, стр. 254). Затѣмъ 32 пр. Трул. соб. говоритъ намъ о священной трапезѣ, какъ подлинномъ мѣстѣ совершенія безкровной жертвы, а 10 Двукратнаго соб.—объ облаченіи святой трапезы, которое, если его, по правилу, можно было перешить на тогдащній хитонъ и носить, то дѣлалось изъ матеріи, употреблявшейся для одежды въ житейскомъ обиходѣ. То же правило указываетъ на спеціально въ алтарѣ находившіеся святые и священные сосуды и одежды, въ

<sup>1)</sup> Объ алтаръ-възгазтиргом, какъ жертвенникъ, говорятъ еще: 31 ан. пр., когда запрещаетъ пресвитеру самовольно сооружать алтарь и тамъ священнодъйствовать, добавляетъ Зонара; и 94 Каре. въ нонимании слав. Кормчей, въ которомъ предписывается алтари ставить на костяхъ мучениковъ, а не гдъ придется.

<sup>2)</sup> Прим. о значенін слова "Фочоч", какъ именно съдалища для епископовъ и что, слъдовательно, имъ указывается на сопрестоліе, говоритъ и проф. Голубинскій. Ист. русс. ц., т. І, стр. 177, изданіе 1904 года.

томъ числѣ на св. чашу, св. дискосъ, лжицу, "глаголемый воздухъ".

Впрочемъ, 21 пр. Лаод. собора, по мнънію толкователей, мъстомъ храненія принадлежащихъ храму свящ. сосудовъ, завъсъ (73 ап. 32 Трулльск.) называетъ діаконикъ (той біахоміхой). Если мы чрезъ такое указаніе получаемъ свъдъніе о новомъ отдъленіи храма-діаконикъ и его назначеніи, — хотя безъ обозначенія болье точнаго мъста его нахожденія, то какъ согласить это свъдьніе съ предыдущимъ показаніемъ о мъстонахожденіи ц. принадлежностей?

Намъ думается, противоръчія здѣсь нѣтъ: 1) нотому что промежутокъ между Лаодикійскимъ соборомъ и Двукратнымъ равняется почти четыремъ столѣтіямъ, въ теченіи которыхъ нѣкоторыя несущественныя измѣненія литургическаго характера соотвѣтственно времени могли свободно произойти, а наравнѣ съ тѣмъ и быть избрано другое мѣсто для храненія по меньшей мѣрѣ нѣкоторыхъ ц. принадлежностей, а 2) въ 10 пр. Двукратнаго собора рѣчь идетъ о вещахъ, просто находящихся въ алтарѣ въ какое-нибудь время похищенія (изъ діаконика вѣдь не такъ легко можно было похитить: тамъ вещи хранились, а для храненія и мѣры, какъ извѣстно, принимаются особыя).

Теперь возвратимся опять къ алтарю.

Нъть сомнънія, что не только въ представленін върующихъ, но и въ дъйствительности вивишимъ образомъ алтарь отдёлялся отъ остальной части храма. Говоримъ 1) въ представленіи: пначе бы, кажется, не могло возникнуть самаго названія для этой части, какъ отличающейся отъ другихъ частей одного и того же зданія; 2) въ дъйствительности: усумниться въ ней не позволяетъ самый способъ выраженія объ алтаръ: "входить внутрь алтаря" (44, 56 Лаод. 69 Трулльск.), "сидъніе въ немъ" (56 Лаод.)... Все показываетъ, что была какая то видимая грань, хотя бы и въ видъ нъсколькихъ ступеней только (Атласъ проф. Голубин. л. 46), которая раздъляла вившнее-не алтарное-отъ внутренияго -алтарнаго. Потомъ, такою гранью могла быть и завъса, о которой говорится въ некоторыхъ правилахъ. Но если правила опредъленно не указывають, какимъ образомъ алтарь отдылялся отъ внутренней части храма, то вмысть съ тымъ, однако, мы имъемъ косвенныя данныя, поторыя показывають, что алтарь не закрывался извъстной гранью наглухо. Именно, 8 пр. св. Апостоль постановляеть, чтобы всякій изь свящ. чина, если не причастится, то должень представить извинительную причину, иначе можеть сдълаться "виною вреда народу". Какъ бы такимъ поведеніемъ онъ могь возбудить недобрыя подозрънія въ народъ, если бы послъдній не быль очевидцемъ его поступка во время, предназначенное для причащенія? А очевидцемъ всего происходящаго въ алтаръ народъ способенъ быть тогда, когда нъть загражденія для глазъ...

Затъмъ, правила церковныя называють амвонъ (хиром) въ храмъ, съ котораго всъ сопричисленные къ клиру возглашали Божественныя словеса народу (33 Трулльск.), чтецы читали Божеств. писанія (14, 7 всел.), а пъвцы пъли или предначинали пъніе по кингъ (15 Лаод.).

Гдв было точное мъстонахождение амвона правила не указывають, но несомнънно онъ находился или впереди присутствующихъ върующихъ, вблизи алтаря, или среди нихъ; но безусловно не сзади. Изъ толкований Зонары на пр. 4—9 Анкирскаго собора видно, что амвонъ онъ представлялъ находившимся впереди припадающихъ и, значитъ, среди върныхъ, среди храма. (Такъ и есть, напр. въ Thesar... 1, стр. 217—18 въ ръчи объ амвонъ и его назначении).

Принимая свидътельство Зонары во вниманіе, можно по классамъ оглашенныхъ и кающихся получить представленіе о дальнъйшемъ расположеніи храма.

Итакъ, по върнымъ и стоящимъ съ върными, которые располагаются вокругъ или во всякомъ случат вблизи амвона, составляемъ представление о средней части храма.

По классу принадающихъ и ихъ мъстонахожденію узнаемъ о задней части храма. Наконецъ, по классу слушающихъ чтеніе писаній, помъщавшихся или въ притворъ (Вальсам. и Зонара) или при дверяхъ храма (Аристинъ),—заключаемъ къ наличности притвора и дверей въ храмъ. Прямо о дверяхъ храма упоминаютъ 22 и 48 пр. Лаод. собора и 12 пр. св. Григорія Неокес. Наконецъ, въ храмахъ былъ особо устроенный полъ, какъ объ этомъ говоритъ, по толкованію Вальсамона, 73 пр. Тр. собора. Оно запрещаетъ на полу—(є̀дхро; грунтъ)—начертывать изображеніе креста, а имъющіяся уже повелъваеть уничтожать. На основаніи того

же правила и др. стоить попутно сдълать замъчаніе, что общею принадлежностью преимущественно храмовь были священныя изображенія, иконы, кресты (73, 82 Трул. 7, 9, 7 Всел.). Лица, которыхъ изображали на иконахъ, были: Господь Інсусъ Христосъ, Пресв. Дѣва Марія, честные Ангелы и св. Мужи (Догм. 7 Всел. соб.).

Запрещеніе же изображать Спасителя въ видъ агнца (82 Тр.) и вообще дълать "изображенія, обаяющія зръніе", показываеть, что въ это время уже начинають вырабатываться руководственныя правила для художниковъ ръзца и кисти.

Еще мѣстомъ литургическихъ собраній вѣрующихъ правила называють "молитвенницы": "і оїхо; (56 Лаод.), ої гохтірю (31, 59 Трулльск. 12 Двукр.) то гохтірю (7 Вс., 10). Это были особыя комнаты въ домахъ (Лаод. 58), молельни (Трулльск. 31, 59; 7 Всел. 10, 17; Двукр. 12), гдъ совершалось крещеніе, евхаристія—вообще священнодъйствіе съ дозволенія епископа, а иногда и безъ него.

Какое онъ имъли устройство и внутреннее расположение изъ правилъ не знаемъ, но безъ сомнънія онъ отличанись отъ канолическихъ церквей (59 Трулльск.) и по своему значенію поставлялись ниже тъхъ.

Впрочемъ, нельзя не замътить, что совершать литургическія священнод віствія въ молитвенницахъ есть обычай древній, потому что категорическое запрещеніе священнодъйствовать въ нихъ и др. ограниченія не привело из ихъ уничтоженію. О наличности ихъ мы видели свидетельство 9-го въка. Должио, однако, отмътить то, что, признавая законность существованія молитвенниць, внутри домовъ находящихся, правила содержать въ себъ констатирование желанія церкви измѣнить ихъ, превратить въ подлиниме храмы. Напр., алтарь долженъ стоять на костяхъ мучениковъ и получать особое освящение (94 Каре. 7, 7 всел.). Такъ какъ во всякихъ домахъ этого быть не могло, то "придуманы, говорить Вальсамонъ, антиминсы, которые уготовляются отъ мъстныхъ архіереевъ, чтобы полагать оные на св. трапезъ молитвенныхъ храминъ и дабы они вполиъ замъняли принадлежности св. жертвенника и диски св. трапезы, т. е. совершеніе освященія (Толков. на 31 Тр. пр.) ...

#### Глава И.

#### Литургія и другія службы суточнаго круга.

Установивь наличность храмовь, какъ особыхъ мъсть для богослуженія и общественныхъ собрапій, перейдемь теперь къ осуществленію той же цёли по отношенію къ службамъ въ храмѣ.

И прежде всего займемся группировкою свъдъній о главнъйшей и важнъйшей службъ-литургіи, именемъ которой (λειτουργία) правила хотя и называють вообще церковныя службы (напр. 28 Ап. 18 Лаод. 4 Антіох. 6 Каре. 13 Двукр. по толк. Вальс.), но тъмъ не менъе, въ случаѣ нужды, отличають (напр. 19 Лаод. 3, 32, 70 Трул. и 14 Двукр.), какътакую, на какой совершается таинство Св. Причащенія.

Общее указаніе на существованіе особаго, законченнаго чина литургій им'єтся въ 32 пр. Трул. собора, которое къ тому же добавляєть, что этоть чинь въ то время им'єль уже 2 записи: Іакова, еп. Іерусалимскаго, и Василія, арх. Кесарійскаго.

Въ частности, совершать литургію правила позволяють и въ дообъденное время, что явствуетъ изъ 50 пр. Каре. и 29 Трулльск. соборовъ, и послъобъденное, вечернее. Основныя литургійныя части съ достаточною ясностію зафиксированы въ 9 Апост. и 2 Антіох. правилахъ. Хотя въ нихъ говорится вообще о пребываніи върующихъ въ храмъ при богослуженін до конца, но указываемая служба несомніно особая, литургія въ точномъ смыслѣ этого слова. Въ виду того, что названныя правила по существу своему одипаковы, мы остановимся на одномъ изъ нихъ, напр. первомъ. Оно гласить: "всъхъ върныхъ, входящихъ въ церковь и писанія слушающихъ, по не пребывающихъ на молитвъ и св. причащеніи да конца"... Т. е. чинъ этого богослуженія слагался 1) изъ чтенія писаній, которое слушали върные; 2) молитвы  $\dot{\eta}$ —продолжительная молитва, можеть быть цілый рядъ молитвъ; см. Thesau. 2 т. стр. 851—2) и 3) св. причащенія, каковому безусловно должно было предшествовать самое совершение таинства.

И такъ сначала шло въ литургіи чтеніе Писаній. По такому слововыраженію не узнаемъ, конечно, какъ именно начиналась бож. служба. Но изъ 116 пр. Каре. собора и

толкованій на него можно заключить, что и на литургін чтенію Писаній предшествовало совершеніе особыхъ предначинательныхъ молитвъ и пъснопъній (Зонара-Аристинъ), принятыхъ и одобренныхъ церковію.

Слъдовательно, литургія начиналась особыми молитвословіями и пъснопъніями, за которыми шло чтеніе Писаній. Однако, что именно опять читалось изъкнигъ священныхъ. правила точно не говорять, довольствуясь общимъ указаніемъ и перечисленіемъ книгъ для богослужебнаго и назидательнаго чтенія (85 Ап. 59 и 60 Лаод. 33 Каре. 68 Трул. и 2, 7 Всел.) Только и рекомендують правила: чтеніе чередовать съ ивніемъ и наобороть (17 Лаод.), при чемъ пъніе имъетъ быть благочиннымъ, совершаемымъ со вниманіемъ и умиленіемъ (75 Трул.). Есть въ правилахъ указаніе на пъніе трисвятой пъсни безь прибавки "распныйся за ны" (81 Трул.). 16 правило Лаод. собора узаконяетъ чтеніе Евангелія и др. Писаній въ субботу. Значить, въ иное время чтепіе Евангелія въ ряду другихъ Писаній или въ заключеніе ихъ не нуждалось въ особомъ нарочитомъ узаконеніи. (Гефеле сообщаеть въ толкованіи этого закона, что Евангеліе читали діаконы т. 1, стр. 192).

Изъ 19-го же Лаод. мы узнаемъ интересную подробность, что прежде разныхъ молитвъ были бесъды епископа (¿шλῖαι), проповъданіе слова Божія... Еще о необходимости наученія, проповъданія призваннымъ къ тому лицамъ говорять: 58 Ап., 1, Анкир. 19, 64 Трул...

И вотъ послъ проповъди, по даннымъ того же 19 Лаод., пр., совершалась особая молитва объ оглашенныхъ. Ей, по толкованію Вальсамона на 22 пр. того же собора, по вопросу о ношеніи діаконами ораря и его значеніи, предшествовада ектенія о нихъ же. (Вообще объ обязанности діаконовъ—провозглащать моленія на службахъ—говоритъ 2 пр. Анкир. собора). Послъ того оглашенные уходоли, и произносилась молитва о кающихся, которые, по возложеніи на шихъ рукъ предстоятеля. Уходу не вступившимъ въ число върныхъ предшествоваль возглась діакона: "непріємлемые ко общенію изыдите" (Тимов. Алекс. пр. 9). Затъмъ совершались три молитвы върныхъ: первая въ молчаніи: вторая и третья исполнялись съ возглащеніемъ. Каково, однако, было содержаніе молитвъ, изъ правиль не видно... Потомъ шло по-

даяніе мира, посредствомъ цълованія, добавляеть Вальсамонь; но цълованіе есть знакъ любви, а за любовью мирствованіе. Когда подавали миръ пресвитеры епископу, тогда то же дълали и міряне другъ другу. Точно на употребленіе въ назначенное время "цълованія" указываеть Тимов. Ал. въ цитированномъ правилъ.

Наконсцъ шло святое приношеніе. Оно совершалось, мы видъли, въ алтаръ (29 Трул.) на св. транезъ (31 Тр.). А такъ какъ оглашеннымъ и кающимся безусловно нельзя было входить въ алтарь, то вышеописанныя дъйствія свящлиць надъ ними показывають, что до совершенія таинства евхаристіи епископъ и пресвитеры находились въ средней части храма и только теперь входили въ извъстномъ порядкъ въ алтарь.

Вещество для тапнства—хлабъ и вино—приносились къ олтарю каждымъ желающимъ, какъ это можно заключить косвеннымъ образомъ изъ 46 Каре. и 69 Трул. Въ самый алтарь вносилъ дары лишь царь (69 Тр.). Впрочемъ, на основаніи 2 пр. Діонис. Ал., Валсамонъ дълаетъ заключеніе, что "въ старину женщины, повидимому, входили въ алтарь и причащались съ Св. Трапезы" (Правила, т. Ш, стр. 16).

Вино растворялось водою (46 Каре.) по предаиному отъ Апостоловъ чину и до начала совершенія безкровной жертвы. Изъ сдъланнаго смъшенія "составляли св. чашу" (32 Тр.). Затьмъ наступаль самый важный моменть литургін: принесеніе безкровной жертвы. Возношеніе хльба и вина во время приношенія совершалось діаконами (2 Антіох.). Изъ того, что болье подробнаго описанія евхаристійнаго канона, кромъ констатированія лишь "молитвъ предложенія" (116 Коре.), "словъ призыванія при преложеніи хльба евхаристіи и чаши благословенія (Вас. Вел. къ Амфил. пр. 91), или по отзыву Григ. Нис., такъ наз. "таниственной молитвы" (пр. 2) вь правилахъ не находимъ, слъдуетъ несомпънно тотъ выводъ, что значить совершеніе этого чина въ общемъ было вездъ одинаково, не нуждалось въ поправкахъ и даже въ записи по слову Св. Вас. Вел. (цит. прав. къ Амфилох.).

Прежде чемь перейти къ описанію причащенія, вставимь замечаніе, что въ правилахь содержится предписаніе пресвитеру возносить имя своего епископа на литургіп по церковному предацію (12, 13 Двукр.), согласно съ "обы-

чаемъ", "по опредъленному и установленному чину", а Епископу предписывается тамъ же возносить имя митрополита или патріарха. Несомнівню, идетъ різчь о такъ наз. диптихахъ. Но когда именно должно было возносить имена, было всімъ извістно, потому изъ правилъ не видно.

Причащается во время литургіи тоть, кто хочеть (101, Трул.). Преподавать причащение должно со испытаниемъ (13, 1 Вс.) лицамъ достойнымъ сего дара (23, Трулль). Отсюда видно, что практика позднъйшаго времени не обязывала всвхъ, присутствовавшихъ при совершеніи литургіи, принимать участіе и въ причащеніи Св. Таинъ. Иной, несомнънно, обычай быль въ болъе древнее время. Угроза, изръченная 8 Апост. прав. по адресу кого-либо изъ священнаго чина, а Антіох. по адресу мірянъ за непричащеніе, показываеть, что въ древней церкви существовало обыкновеніе причащаться всёмъ присутствующимъ за литургіей. И действительно, 9 Апост. пр. прямо рекомендуетъ подвергать отлученію всвуь вврныхь, не пребывающих на молитвв и св. причащеніи. Далье, какъ совершающіе таинство евхаристіи, такъ и присутствующіе при немъ должны приступать къ самому причащенію "не ядшими", хотя бы литургія и совершалась послъ объда, въ вечернее время, (50, 58 Каре.) хотя бы и въ великій четвертокъ (29 Трул.). Последнее примъчание о литурги вел. четвертка позволяетъ намъ придти къ заключенію, что раньше въ этотъ день свящ. чинъ и върные могли приступать къ причащению въ состояніи уже насыщенія, каковой факть и констатируеть 50 пр. Каро. собора. Но въ свою очередь подтверждение цитированнаго Каре. правила о томъ, чтобы только одинъ день въ году, въ который вечеря Господия совершается, можно было приступать къ причащенію "ядшимъ" уже-устанавливаетъ косвенно фактъ раннъйшей практики причащаться по крайней мъръ не одинъ лишь разъ въ годъ послъ вды.

Что касается до самаго причащенія, то оно происходило или въ алтаръ, или внъ его или даже внъ храма.

Въ алтаръ причащались одни только "освященные" (19 Лаод.). Нормальный и законный порядокъ причащенія ихъ быль таковъ: епископъ преподавалъ себъ евхаристію, потомъ-пресвитерамъ и послъ тъхъ уже принимали евхаристію діаконы. Когда епископа не было, то сначала пресви-

теры причащались сами, а потомъ преподавали діаконамъ (18. 1 Вс. соб.). Такъ какъ приношеніе совершалось подъ двумя видами-хлѣба и чаши (32 Трул.), то и причащались обоихъ. Внѣ алтаря удостоивались причащенія всѣ міряне, потому что входъ въ алтарь имъ воспрещался. (19 Лаод. 69 Трул.). Изъ того, что входитъ туда дозволялось лишь царю, можно думать, ему предоставлялось право тамъ и причащаться. Преподавали мірянамъ "пречистое причастіе по чиноположенію" (58 Трул.) епископы, пресвитеры и діаконы. (2 Анкир. 23, 58 Труллск.).

Желающій причаститься слагаль во образь креста руки и такъ приступаль, чтобы принять "общеніе благодати". Практиковалось однако принятіе Божественнаго дара вмѣсто рукъ и чрезъ нѣкія вмѣстидища изъ золота или иного вещества (101 Трулль).

Есть еще упоминаніе въ 10 пр. Двукр. собора о лоющих, но безъ указанія на ея назначеніе. Можно все-таки предположить, по аналогіи съ теперешнею практикою, что не при ея ли посредствъ съ теченіемъ времени стали преподавать св. тайны мірянамъ? По крайней мфрф у Вальсамона читаемъ въ объяснении на 101 пр. Трул. собора: "не удикляйся и не спрашивай о причинъ, по которой въ нъкоторыхъ церквахъ св. тело Христово преподается мірянамъ, а не вручается имъ согласно съ мыслью сего правила; ибо правая въра, и страхъ Божій, и не сомнительное благоговъніе предали то, а не недостоинство мірянъ". Но сами міряне не имфли права преподавать себф Божеств. тайны (58 Трул.). Впрочемъ, правило прибавляетъ: "если есть епископъ или пресвитеръ или діаконъ". Значить, бывали случаи, когда міряне сами преподавали себ'в причастіе. Въ върности вывода убъждаеть насъ еще болъе то, что паказание за такое преступленіе правило полагаеть очень незначительное въ сравненіи съ наказаніями за другіе проступки: одна недъля отлученія отъ общенія церковнаго. Видно, неръдко были примъры подобнаго преподаванія....

Но безусловно это было уже не въ храмъ, говоритъ Преосв. Іоаннъ, а внъ его, потому что, когда върные приступаютъ ко св. причащенію въ храмъ, при совершеніи бож. литургіи, то конечно невозможно, чтобы они сами себъ пренодавали св. тайны. Указанное причащеніе мірянъ было въ

домахъ, куда приносили тайны, и въ избранное время причащение производилось еще во время гонении, во время великаго поста и т. д. (Курсъ законов. т. 2, стр. 447—8).

Естественнъе всего, что внъ храма также причащались находящеся при смерти (13, 1 Всел. Анкир. 6, 22, Каре. 7). За причащение запрещается брать деньги или что-нибудь другое (23 Трулльск.).

Между прочимъ, одного рода запрещеніемъ устанавливается такой обычай древности: преподавать евхаристію мертвымъ тъламъ (26 Каро. 83 Трулль).

Предусматриваются иногда и недоумънные вопросы пастырской практики, такъ "аще случится Св. Даромъ нъкако исказитися, и немощно въ причащении снъденымъ быти", то по отвъту Тимофея Алекс.,—подобаетъ съ сладкимъ виномъ растворяти и снъдати = (Вопр.—Отв. 20). Каковъ былъ конецъ литургіи—правила намъ не говорять. Но на основаніи 116 пр. Каре. собора можно заключать къ наличности окончательныхъ молитвъ на литургіи.

Изъ того, что именемъ "литургія", какъ мы видъли, назывались вообще церковныя службы, можно свободно заключать о ихъ достаточной многочисленности. Но прямое указаніе мы имъемъ только на девятый часъ и вечерню (19 Лаод.). Именно, постановляется, чтобы одно и то же служеніе (λειτουργία) молитвъ было всегда и на девятомъ часъ и на вечерни. Форма постановленія показываеть, что ко времени названнаго собора уже выработался общій типъ той или иной службы (т. е. и 9-го часа и вечерни: одно и тоже служение молитвъ-всегда), такъ что соборъ свободно уже могъ заявлять о существованіи вообще "церковнаго чина", который (ενκλησιαστική τάξις) по согласію всвять и каждаго должно было соблюдать (2 Кар.). По дъленію 116 правиломъ молитвъ на предначинательныя и окончательныя мы отвлеченно можемъ составить себъ представление о началъ и концъ названныхъ службъ.

Изъ 90-го же пр. Трулльскаго собора мы узнаемъ о чинъ вечерни то, что на ней былъ входъ священнослужителей въ алтарь и совершался онъ въ такъ называемое "свътильничное время"; что до входа священнослужителей и послъ него, какъ на вечерни, такъ и на другихъ службахъ полагалось и совершалось колънопреклонение съ молитвами

ко Господу. Общее выражение 13 пр. Двукр. соб. о возношени имени епископа "въ священныхъ молитвахъ на литургіяхъ" способно навести на мысль, что по особому чину
было возношеніе имени епископа и на другихъ службахъ,
кромѣ литургіи въ собственномъ смыслѣ.

# Глава III.

## Совершение таинствъ.

Вообще о совершеніи таинствъ предварительно стоитъ замѣтить, что хотя опредѣленнаго чина того или другого таинства въ правилахъ намъ не передано, однако на существованіе извѣстнымъ образомъ выработаннаго богослужебнаго послѣдованія, прямо указываютъ слова св. Вас. Вел. въ посланіи къ Амфилохію: "мы не довольствуемся тѣми словами, о коихъ упомянулъ Апостолъ или Евангелистъ, но и прежде и послѣ оныхъ произносимъ и другія, какъ имѣющія великую силу въ таинствѣ, принявъ ихъ отъ неписаннаго ученія"...

Крещеніе. О наличности крещенія (βαπτισμα, φωτισμα), какъ таинста (μόησις Thesaur. 2, 380), ясно засвидѣтельствовано въ правилахъ: Ап. 46, 47, 49, 50, 68; Анкир. 12; Неокес. 6; 1 Всел., 2, 19; Лаод. 45, 46, 48, 47, 50; 2 Всел. 7; Каре. 36, 54, 59, 72, 83, 124, Трулль. 31, 53, 59, 78, 95, 96... Вас. Вел. въ кн. о Св. Духѣ къ Амфил. Тимоф. Ал. вопр.—отв. 2... Совершалось оно, но требованію правилъ позднѣйшаго времени, напр. Трулльскаго собора, преимущественно въ "Каеолическихъ Церквахъ", но, съ дозволенія епископа, можно было крестить и въ молитвенницахъ, внутри домовъ находящихся (31, 59).

Совершителями таинства крещенія правила 49 Апост. и 8 Лаодик. называють епископа и пресвитера. Лицами, которыя принимали крещеніе, были, какъ возрастные, "приходящіе къ Каоолическимъ Церквамъ", здоровые ли то или болящіе (2 Неок., 47 Лаод., 54 Каро.), такъ и младенцы (Каро. 72, 83, 124; Трулльск. 53, 84). При крещеніи послѣднихъ требовались воспріемники (53 Трулльск). Впрочемъ, необходимо было свидѣтельство другихъ лицъ о желаніи креститься и для больныхъ, не бывшихъ въ состояніи говорить самолично (54 Каро.). Крещеніе однако совершалось не вдругъ по вы-

раженіи къмъ либо желанія присоединиться къ "части спасаемыхъ". Требовалось пройти довольно продолжительный искусъ оглашенія ("довольное время" 2 пр. 1 Вс. Лаод. 45). О наличности класса оглашенныхъ вообще говорять: 1 Вс. 2, 14; Неок. 5, 12; Лаод. 19, 46.

"Еще прежде, нежели начиналось дъйствительное оглашеніе, говорить Преосв. Іоаннъ, приступающіе къ въръ были принимаемы въ церковь съ молитвами, возложеніемъ епископской и пресвитерской руки, крестнымъ знаменіемъ и нареченіемъ христіанскаго имени. Такое свидътельство покоится на 7-мъ правилъ, 2 Всел. собора: "въ первый день дълаемъ ихъ (Евноміанъ) христіанами, во второй оглашенными. (То же и 6 Всел. пр. 45. Курсъ законов. т. 2, стр. 474)". И вотъ только что обратившіеся отъ языческаго житія дълались такъ назыв. оглашенными: Они слушали писанія въ притворъ (Неокес. 5, 1 Всел. 14, 5 Лаод.). Они же, по словамъ толкователей на 5-е пр. Неокес. собора, присутствовали при совершеніи литургіи до чтенія Евангелія включительно (т. 2, прав. с. 82).

Затвмъ послв нвкотораго періода времени они именуются просввщаемыми. (о фолциемо). Въ храмв оставались до произнесенія молитвы объ оглашенныхъ и тогда лишь уходили (19 Лаод.). Независимо отъ того они обязаны были изучать ввру въ теченіи четырехъ дней недвли, а на пятый давать отввты епископу или пресвитеру (Лаод. 46, Трул. 78) 1). А когда, такимъ образомъ, оглашениые довольно были приготовлены, они объявлялись достойными крещенія. Но еще прежде крещенія надъ ними совершалось заклинаніе, съ крестнымъ знаменіемъ и дуновеніемъ въ лицо и въ уши, для отгнанія отъ нихъ злаго духа п очищенія души ихъ силою молитвъ и креста Христова отъ нечистыхъ вліяній этого духа, 2 вс. 7 Тр. 95—въ третій день заклинаемъ ихъ, съ троекратнымъ дуновеніемъ въ лицо, и во уши; и тако оглашаемъ ихъ... Іоан. т. 2, стр. 475.

Для этихъ дъйствій существовала особая должность заклинателей (Heokec. 14, Antiox. 8. Лаод. 26). Такъ какъ по-

<sup>1)</sup> Насколько важнымъ почиталось приготовленіе ко крещенію, видно уже изъ того, что дозволеніе экстраординарнаго крещенія сопровождалось повелівніємь крещенному, въ случать его выздоровленія, изучить віру (Лаод. 47).

слъднимъ правиломъ требуется постановленіе въ заклинатели отъ епископа, то тъмъ самымъ косвенно указывается, что раньше поставленіе было не обязательно; можно было руководствоваться однимъ лишь внутреннимъ даромъ заклинанія. Мъстами заклинанія, по тому же правилу, были храмы и дома. Но въ виду того, что заклинатели, по своей должности, несомнънно отличались отъ совершителей таинства крещенія, то вполнъ естественно вытекаетъ отсюда слъдствіе, что заклинаніе не соединялось непремънно съ крещеніемъ и продолжалось неопредъленное время.

Что касается до времени, когда должно было совершать крещеніе, то въ правилахъ мы находимъ указаніе на св. четыредесятницу (45 Лаод.). Толкователи же, двлая указаніе болъе точнымъ, называють днемъ крещенія великую субботу. Впрочемъ, самая форма правила не уничтожаетъ возможности крещенія въ другое время, позволяеть сдълать косвенный выводъ, что внъ предъла св. четыредесятницы: и раньше ея, и послъ, въроятно существовали особые дии, въ которые принято было крестить. Вещество для таинства предуказывается самымъ терминомъ крещенія—βάπτιμα. Βάπτω и далве βαπτίζω означаеть погружение въ воду, въ рвку, окунаніе. Значить крестили въ воді, конечно чистой и, при томъ, чрезъ полное погружение крещаемаго. Итакъ, сначала желавшій получить крещеніе отрицался сатаны и аггеловъ его; получаль отъ совершителя таинства благословеніе, произносиль исповъдание въры, удостоивался помазания благословеннымъ елеемъ; по благословении воды троекратно погружаемъ быль въ воду съ произнесеніемъ тайнодъйственнаго изръченія: во имя (Ап. 50) Отца и Сына и Св. Духа (Ап. 49) и исполнялъ прочее, бываемое при крещеніи (Вас. Вел. изъ кн. къ Амфил.).

Миропомазаніе. По совершеніи крещенія происходило помазаніе муромъ крещеннаго (Лаод. 48). То, что здѣсь говорится о помазаніи крещаемыхъ—небеснымъ помазаніемъ, дабы они были причастниками царствія Божія, кажется, достаточно способно намекать на другое какое-то помазаніе, (вѣроятно чрезъ благословенный елей, по словамъ Вас. Вел.), котя имѣвшее мѣсто при крещеніи, но не обладавшее указанной силой... Какой образъ помазанія муромъ употреблялся—видно изъ 7-го пр. 2 Всел. собора и 95-го Трулльск.

Тамъ сказано: "помазуются св. муромъ во-первыхъ чело, потомъ очи, и ноздри, и уста и уши и запечатлъвая ихъ глаголемъ: печать дара Духа Святаго". Кто совершалъ муропомазаніе, правила не указываютъ, въроятно потому, что это само по себъ понятно, такъ какъ, по смыслу цитированнаго 48 Лаод. правила, муропомазаніе, кажется, соединялось неразрывно съ крещеніемъ. Иными словами: миропомазаніе относилось къ числу обязанностей пресвитера, что, думается, косвенно явствуетъ также и изъ 6 пр. Каре. соб., которое лишь право совершенія (т. е. приготовленія и освященія мура считаетъ принадлежностью епископовъ.

Покаяніе. Наличность таинства покаянія, хотя бы и въ описательныхъ выраженіяхъ, ясно засвидътельствована въ правилахъ (ап. 52, 1 Вс., 8, 9, Лаод. 2, Каре. 6, 52, 147, Трулльск. 102 Вас. Вел. пр. 74 и мн. др.).

Совершителями его въ собственномъ смыслѣ были епископы (Ап. 52. Каре. 6. 52. 117), но не устранялись отъ совершенія его и пресвитеры (Ап. 52), по волѣ и согласію епископовъ (Каре. 6. 52). Вотъ почему возможно, что Трулльскій соборъ счелъ нужнымъ выразиться болѣе неопредѣленно: "пріявшіе отъ Бога власть рѣшити и вязати". Заслуживаютъ вмѣненія въ вину человѣку грѣхи, по словамъ Тамоеея Ал., съ 10 лѣтняго возраста, "когда они судятся отъ Бога" (вопр.—отв. 18).

Изъ 6 пр. Каре., предписывающаго принимать кающихся открыто "на литургіи", видно, что м'єстомъ разр'єшенія отъ грвховь быль храмь, мвсто общественныхь богослуженій. Образъ совершенія испов'єди достаточно ясно указывается терминомъ офолого, обозначающимъ собесъдование, согласие въ разговоръ съ словами другого, признаніе (ὁμολογέω—говорять вмъстъ, говорить тоже, что и др., соглашаться съ къмъ либо, признаваться, исповъдывать, так аџартіак). Значить, покаяніе представляло изъ себя устную исповъдь предъ другимъ лицомъ, которое затъмъ разбирается въ гръхахъ исповъдающагося (1 Вс., 9), смотритъ за настроеніемъ кающагося и принимаеть всякія міры съ цілью спасенія его (102, Трулльск.). Что исповъдь совершалась наединъ, говорить еще 147 пр. Каре. собора, но образъ выраженія названнаго правила-, аще епископъ глаголетъ, яко нъкто ему одному исповъдалъ (о́нохотудая) свое преступленіе, кажется, способенъ косвенно указывать на то, что бывали случаи исповъданія гръховъ при многихъ свидътеляхъ, т. е. практиковалось публичное покаявіе.

Если мы не имѣемъ чина исповѣди, то въ тоже время видимъ, что процессъ покаянія былъ цѣлой сложной дисциплиной.

Время покаянія, смотря по различнымъ гръхамъ, назначается кающемуся судомъ епископа (Каре. 52). Существовали четыре разряда кающихся: плачущіе, слушающіе чтеніе писаній, припадающіе и стоящіе съ върными; заключительнымъ моментомъ-последняго разряда являлось прощеніе гръховъ и причащеніе (87 Трулльск.). Плачущіе помъщались вив предверія, т. е. церкви, гдв именно и возлагались на нихъ руки (52 Каре.). Слушающіе стояли при дверяхъ храма въ притворъ (1 Вс. 11, 12, Анк. 4-9) и послъ извъстнаго времени дълались припадающими, приближались къ амвону и, послъ молитвы церковной о нихъ и возложенія на нихъ рукъ епископскихъ (Лаод. 19), выходили изъ храма. Нужно замътить, что на пресвитеровъ и діаконовъ, обличенныхъ въ тяжкомъ грфхф, при прохожденіи ими степеней покаянія, не возлагалось, какъ на кающихся, рукъ, (Каре. 36, толк. Зонары 2, 465).

Послѣднимъ разрядомъ покаянія было стояніе съ вѣрными, общеніе съ ними въ молитвѣ (І Вс. 11, 12) и, наконець, совершенное общеніе, по отпущеніи грѣховъ, къ которому должно обязательно допускать кающихся на Пасху (Григ. Нисск. пр. І). Исключеніе изъ такого общаго правила предоставлялось находящимся при смерти, а также засвидѣтельствовавшему на дѣлѣ искренность своего обращенія (І Вс. 12, 13. 7 Неок. 3, Коре. 52). Но впрочемъ ослабленіе эпитиміи производится такъ, что находившіеся ранѣе въ опасности должны были, по минованіи ея, продолжать ту или иную форму эпитиміи (І Вс. 13). А эти формы довольно послѣдовательно перечислены въ прав. св. отцевъ церкви. См. напр. Петра Ал. пр. 1, 2, 3. Григор. Неок. пр. 8, 9, 10, 12, Вас. Вел. пр. 56, 57, 58, 59, 61, 64, 66, 75, 77, 81, 82, 83. Григорій Нисск. пр. 4 и 7—1.

Священство. Наличность священных лиць, въ отличіе отъ мірянъ, особенно ясно выражено въ правилахъ. Существованіе ихъ устанавливается: и въ видъ священства, свящ.

чина (Ап. 17, 18, 25, 27, 65, 84, Лаод. 3, 5, 13, Трулльск. 3, 7 Всел. 2 и 3), ведущаго свое начало отъ Апостоловъ (16 Трулльск.), и въ видъ клира (напр. Ап. 2, 8, 11, 12, 15, 17, 19, 20, 23, 25, 26, 36, 54, 55—57, 62—65 и т, д...), имъющаго различныя степени іерархіи (Ап. 36, 1 Всел. 2, Сард. 1, 17, Двукрат.) и, наконецъ, спеціальнаго наименованія той или нной должности особо. Такими то должностями клира были: епископы (напр. Ап. 1-8, 11, 12, 14-17, 25, 27-30, 32-42, 44-53, 55, 58, 59, 63, 68, 69, 70... и такъ много указаній, что кажется, нътъ нужды нарочито выбирать всъ); виду многочисленныхъ пресвитерь: (опять, въ сошлемся на нъкоторыя: Ап. 2, 4-8, 11, 12, 15, 17, 25, 27-29, 31-33, 36, 39, 41, 42 и т. д.). Діаконь: кром'в цитированныхъ о епископъ и пресвитеръ, гдъ говорится и о діаконъ, приведемъ, напр. Ап. 44, 45, 51, 53, 59, 68, 69, 70, 83, І Всел. 15, 18, Неок. 10, Каре. 36, Тр. 7, 13, 14, 16 н т. д.) иподіаконт: Ап. 43, 69, Лаод. 20—22, 24, 25; экономъ, екдикъ, параномарій, Періодевтъ (Өеоф. Ал. пр. 10 посланіе Геннад. патр. Констант.); чтець: Ап. 43, 69, Лаод. 23, 24, Каре. 7, 14, 20, 23; пъвецъ: Ап. 43, 69, Лаод. 15, 239 -заклинатель: Лаод. 24, 26, Антіох. 10; предверникь: Лаод. 24; діаконисса: 1 Всел. 19, 4 вс. 15, Тр. 14 Вас. Вел. пр. 44; пресвитерида: Лаод. 11; хорепископъ: Анк. 13, Неок. 14, Антіох. 10, 7 BC. 14.

Прежде причисиенія къ священному чину чрезъ посредство діаконовъ и пресвитеровъ идетъ подробное разсивдованіе о душевныхъ качествахъ кандидата. Въ иныхъ случаяхъ это двлается на цвломъ соборв священнослужителей. О результатахъ изследованія діаконы и пресвитеры чрезъ посредство хорепископа, а соборъ непосредственно докладываютъ епископу. Последній въ свою очередь подвергаетъ испытаніямъ рекомендованное лицо. Затемъ чрезъ соответствующее возглашеніе, среди церкви, въ присутствіи собора священнослужителей и народа,—съ своей стороны отвечающаго согласіемъ на вопросъ епископа о поставленіи известнаго кандидата,—епископъ поставляеть последняго на священную должность. (Вас. Вел. посланіе къ хорепископамъ, пр. 89. Өеоф. Ал. пр. 7). И вотъ, этотъ чинъ, посредствомъ котораго избранныя лица двлаются причастными особой благодати Божіей, принимають особое служеніе и попеченіе", называется хиротоніей и хировесіей (χειροτονία, χειροθεσία).

Употребленіе названных терминовъ показываеть, что по смыслу ихъ трудно установить литургическое отличіе одного посвященія отъ другого. Самые разнообразные акты рукоположенія называются часто одинаково. Напр. пр. Ап. 1, 2 говорять о хиротонін (χειροτονείσθω) епископа, пресвитера и др. причетниковъ; 17 Тр. говорить о хиротонін (ἐχπιροτονήθησαν) клириковъ; 15 пр. 4 Вс., 14 Тр. говорять о хиротоніи діакониссы; 13 пр. говорить о рукоположеніи епископа въ чужомъ предъльщёй уειροθεσία, а 22 о томъ же выражается — ἐπὶ χειροτονία...

Но такъ или иначе, а изъ подобнаго незначительнаго экскурса въ область терминологіи мы получаемъ свъдъніе въ общемъ литургическомъ дъйствіи въ чинъ посвященія: руковозложеніи. Терминъ σφραγίς, употребляемый однажды Вальсамономъ для обозначенія посвященія (Прав. т. 1, стр. 628), способенъ дополнить руковозложеніе новымъ признакомъ--начертаніемъ образа креста руками или рукою надърукополагаемымъ (см. Thesaurus, т. 2. 1199).

По даннымъ же 116 пр. Каре. собора, при рукоположеніяхъ читаются соотвътствующія молитвы. Это какъ разъ отвъчаеть на вопросъ, что разумъть подъ указаннымъ выше возглашеніемъ епископа при рукоположеніи?! Общая форма 116-го правила даетъ возможность предположить, что при каждомъ посвященіи читалась своя особая молитва. Вотъ схема всякаго рукоположенія. Частнъе: относительно хиротоніи во епископа правила говорять, что таковаго рукополагають два или три епископа (Ап. 1, 36, Анк. 18, Ант. 17, 18, 60 Каре. Халкид. 29, 7 Вс. 2, Двукрат. 17).

По чину епископскому порой принимаеть рукоположение и хорепископъ (10 Ант.). О рукоположении пресвитера, діакона и др. причетниковъ до діакониссы включительно см. 4 Трулльск. 4 Вс. 15. По смыслу указаннаго 10 правила Антіох. собора къ этой категоріи рукоположенія можно относить посвященіе иногда и въ хорепископа. Прежде хиротоніи пресвитеры исповъдуются (І Всел. 9). Рукоположеніе не повторяемо (Ап. 68). Но въ то время, какъмы не встръчаемъ ни одного указанія на то, чтобы пресвитеры и діаконы были рукополагаемы, помимо епископа, другими ли-

цами свящ. чина, оказывается, въ должность чтеда "рукополагаются" лица и игуменомъ монастыря и хорепископомъ (14. 7 Всел.). Послъдній, по 10 пр. Антіох. собора, производить также иподіаконовъ и заклинателей.

Такимъ образомъ, уже до нѣкоторой степени становится яснымъ различное литургическое значеніе одного акта посвященія отъ другого. Въ этомъ случав нельзя обойти молчаніемъ 77 пр. Трулльскаго собора, которое, по толкованію Вальсамона, различаетъ священнослужителей отъ клириковъ и т. д. Вотъ почему, если дѣйствительно мы обратимъ вниманіе на практическое осуществленіе носителями извъстной хиротоніи возложеннаго на него служенія, то разница правъ ихъ получается вполнѣ замѣтная...

Епископъ имфетъ попечение о всъхъ церковныхъ вещахъ и распоряжается ими, яко Богу назпрающу (Ап. 38). Онъ рукополагаетъ хорепископовъ, пресвитеровъ и т. п. (Ап. 2). Безъ его воли ни пресвитеръ, ни діаконъ не могуть дълать ничего (Ап. 39, Лаод. 57). Съ его благословенія воздвигаются алтари (Ап. 31, Ант. 5). Онъ освящаеть храмы (7 Вс. 7). Онъ обладаеть преимуществомъ председанія (37 Тр.). Онъ первый входить въ алтарь (56 Лаод.). Первый причащается (18, Всел.). Ему принадлежить право совершенія мура и освященія дъвъ (Каре. 6). Онъ, какъ предстоятель церкви, долженъ по вся дни учить клиръ и народъ благочестію (Ап. 58, Тр. 19). Безъ его воли не можетъ быть созданъ монастырь (4 Вс. 4, . Двукр. 1). Онъ заботится о монастыряхъ и подчиненномъ ему монашествъ (4 Вс. 4, 8). Онъ возносить въ модитвахъ имя своего областного митрополита или натріарха (Двукр. 14). Онъ благословляеть чтеніе въ храмѣ (33 Тр.). Безбраченъ (12 Тр.).

Пресвитеръ. Поставляется отъ одного епископа (Ап. 2). Дълаетъ все съ воли епископа (Ап. 39, Лаод. 57). Онъ приносить, въ отсутствіи епископа, св. Дары (18, 1 Вс., 1 Анк.) и совершаетъ прочія пресвитерскія дъйствія (26 Тр.). Самъ причащается въ алтаръ (19 Лаод.), причащаетъ діаконовъ и върныхъ (18, Вс. 4 Гангр. 26 Тр.). Вступаетъ въ бракъ до рукоположенія (6 Тр.). Въ алтарь входитъ вслъдъ за епископомъ (56 Лаод.). Имъетъ съдалище (Анк. 1, 18, Тр. 26, Неок. 9). Учитъ причть и людей благочестію (Ап. 58). Съ согласія и дозволенія епископа принимаетъ кающихся (Каре.

52, 7). Совершаетъ крещеніе, муропомазаніе (Леод. 48 и др.). Имѣетъ, наконецъ, право благословенія (32 Лаод. Тр. 3, 26, 33).

Діаконт поставляется епископомъ (Ап. 2). Онъ служитель епископа и ниже пресвитеровъ (1 Вс. 18). Причащается въ алтаръ (Лаод. 19), принимая причащение или отъ еппскопа или пресвитера, но самъ не долженъ причащать пресвитеровъ, тъмъ болъе епископовъ, но сидъть среди нихъ (18, 1 Вс.); не долженъ сидъть выше пресвитеровъ, хотя бы занималь какую-нибудь церковную должность (Тр. 7). Діаконъ не долженъ състь безъ позволенія своего пресвитера (Лаод. 20). Честь получаеть отъ иподіаконовъ и причетниковъ (Лаод. 20). Мъсто его-діаконикъ; касаться свящ. сосудовъ имъетъ право (Лаод. 21). Прежде рукоположенія вступаеть въ бракъ (Тр. 13) діаконъ обязанъ служить при тапнствахъ, быть образцомъ человъколюбія и попеченія о нуждающихся (16 Тр.). Онъ возносить хлъбъ и чашу (10 Неок. 2 Анк.), провозглашаетъ моленія (Анк. 2), носить орарь (22 Лаод.), и участвуеть въ причащении мірянъ (23 Тр.).

Иподіаконъ. Поставляется отъ епископа (Ап. 2), или хорепископа (Ант. 10). Онъ охраняетъ двери, ведущія въ церковь (Лаод. 22). Оказываетъ честь діакону (Лаод. 20). Ему не подобаетъ быть на мѣстѣ діаконовъ и касаться свящ. сосудовъ, видимо, во время возношенія св. Даровъ (21 Лаод.). Впрочемъ по 34 Коро. касаться имъ (ψηλαφᾶν), т. е. вѣроятно когда они разбираютъ сосуды, приготовляютъ ихъ и ставятъ на нужномъ мѣстѣ до изъятія агнца, свящ. сосудовъ дозволяется. Не должно носить ему орарь (Лаод. 22) и раздавать хлѣбъ или благословлять чашу (Лаод. 25).

Имецы. Поставляются: или епископомъ (Ап. 2, Тр. 17), или хорепископомъ (Ант. 10), или игуменомъ (7 Вс. 14) чрезъ постриженіе и каноническое благословеніе (33 Тр.). Они читали съ амвона Бож. Писанія по отпускъ утрени (4 Тр. 15, 23 Лаод.). Вступали въ бракъ и до зачисленія своего въ клиръ и послъ (Ап. 26). Не имъютъ право носить орарь (Лаод. 23). Во время богослуженія не должны кланяться народу (Карө. 23).

Пъвцы. Они всходять на амвонъ и по книгъ предиачинають пъніе (Лаод. 15); вообще поють (23). Не имъють права носить орарь (23). Безчинныхъ воплей не должны допускать, но пъть со вниманіемъ и умиленіемъ (75 Тр.).

Заклинатели. Не произведеннымъ отъ епископа не должно заклинати ни въ церквахъ, ни въ домахъ (26 Лаод.).

Предверникт—4 Тр., 24 Лаод., который по самому названію своему видимо обязань быль охранять входныя двери въ храмъ и въроятно замънилъ собою получившихъ большія преимущества иподіаконовъ.

Діакониссы, пресвитериды, джвы. Имъють особыя одъянія, причисляются къ клиру. Сначала рукоположенія не имъють (19, І Вс.). О рукоположеній діакониссы въ 40 лъть говорить пр. 15, 4 Вс. 14 Трулльск.

Пресвитеридъ не должно поставлять въ церкви, т. е. учительницъ женщинъ, а по Гефеле-стартихъ діакониссъ (т. І. стр. 752. Лаод. 11)... Дѣвы, дающія обѣтъ дѣвства, непремѣнно получаютъ отъ епископа какое-то особое внѣщнее освященіе 6, Каре... И вообще всѣ клирики должны быть подъ властью епископа (4 Вс. 8, Сард. 14). Они должны ему повиноваться, когда онъ хочетъ возвести ихъ на высшія степени (Каре. 10). Клиръ долженъ учить людей покорности поставленному епископу (Ап. 36). Съ внѣшней стороны должны имѣть печать постриженія (21, Тр. 33, Тр., 14, 7 Вс.). носить особую одежду, опредѣленную для состоящихъ въ клирѣ (27 Тр.).

О наличности бража, какъ установленнаго Богомъ (Ап. 51), въ видъ честнаго сожительства (Гангр. 21), въ правилахъ засвидътельствовано неоднократно (напр. Ап. 5, 26, 51; Гангр. 1, 4, 9, 14; Неокес, 1, 2; Лаод. 10, 31, 53; 4 Всел. 14216: Трулльск.. 3, 6, 12, 26, 53, 72, 87; Аван. Вел. посл. къ Аммуну монаху. Что касается лишь до чина, по какому совершался бракъ, то никакихъ свъдъній по этому предмету мы не находимъ, кромъ неопредъленнаго выраженія "соединяться свободно и законно" (ελευθέρως καὶ νομίμως, І, Лаод.), котя, положимъ, нъкоторыя правила еще предполагаютъ наличность сочетанія бракомъ чрезъ дъйствительное похищеніе женихомъ невъсты, или симуляцію похищенія (Вас. Вел. пр. 22 и 30).

Между прочимъ, интересно отмътить, что, по правиламъ, бракъ отроковицы безъ согласія отца; рабы вопреки воль господина; вообще какого-либо лица противъ воли обладающихъ (вдова исключается, какъ вполнъ свободная, въ дъль выбора себъ мужа) является блудодъяніемъ и только

по соотвътствующемъ примиреніи вступавшіе въ бракъ признавались законными супругами (Васил. Велик. пр. 38, 40, 41, 42).

Браку предшествовало обрученіе (Анк. 11. Трулльск. 98), но что это быль за акть и какъ совершался, правила не говорять. Двубрачіе и троебрачіе терпълось, многобрачіе, отвергалось совершенно (Вас. Вел. пр. 4, 50, 80).

#### Глава IV.

# Разныя литургическія дъйствія, обряды и священныя времена.

Кром'в констатированія наличности тёхъ или иныхъ таинствъ, въ правилахъ нашли себ'в отображеніе и еще разныя отд'вльныя литургическія д'в'йствія, обряды, свящ. времена и т. д..

Такъ 50 пр. Каре. собора свидътельствуетъ о существованіи уже чина погребенія умершихь и ихь поминовенія. Все это составлялось изъ молитвъ и, какъ видно, соединялось, или, по крайней мфрф, могло соединяться съ совершеніемъ литургін (См. толкователей: Зонару и Вальсамона; Прав. т, 2, стр. 500—1: еп. Іоанна. т. 2, 173). Отсутствіе какого бы то ни было оттвика въ выраженіи о совершеніи молитвъ по дмершимъ епископамъ и прочимъ, кажется, способно показать, что чинъ погребенія и поминовенія быль общій для всёхъ христіанъ. М'єстомъ погребенія служили особыя мъста-кладбища. Дъйствительно, 9 пр. Лаод. собора запрещаетъ ходить "церковнымъ" на кладбища еретиковъ; значить, признавать только свои; на существованіе ихъ указываеть и особое преступленіе-гробокопательство, осуждаемое пр. 7 Григор. Нисск. Изъ того же правила видно, что тъло умершаго, украшенное различными цънными предметами, закапывалось въ землю во гробъ, на послъдній сверху накладывались камни (б. можеть эдёсь содержится намекь на склепъ или даже нъчто вродъ памятника)...

Затъмъ, въ правилахъ мы встръчаемся съ разными обрядами "освященія" (καθιέροσις).

"Аще которые храмы, читаемъ въ 7 пр. 7 Всел. собора, освящены безъ святыхъ мощей мученическихъ, опредъляемъ: да будетъ совершено въ нихъ положеніе мощей съ обычною молитвою". Понятно, что рѣчь идеть здѣсь о чинѣ освященія церквей. Совершаеть его епископъ. Составныя части чина: 1) совершеніе извѣстной молитвы (ἐυγἡ—продолжительное моленіе: возможно, что не одна молитва) и 2) положеніе мощей. Послѣднее въ молитвенныхъ домахъ замѣняется выдачею (Вальсам.) туда антиминса.

Бывало еще освященіе (хабієрозіє) монастырей (4 Вс. 24, Тр. 49), т. е. посвященіе ихъ чрезъ молитву Богу (Зон. т. 1, стр. 231). Точно также и предъ самымъ созданіемъ монастыря должна совершаться "подобающая молитва" на основаніе монастыря, добавляетъ Вальсамонъ, т. е. при водруженіи креста (т. 1, 793, Двукр. 1), чьмъ дается позволеніе на постройку. Такъ какъ пр. 24, 4 Всел. говоритъ: "единожды освященнымъ, по изволенію епископа, монастырямъ", то отсюда слъдуетъ, что совершать освященіе могъ и не епископъ. Правило 6 Каро. собора говоритъ объ "освященіи (хабієрозіє) дъвъ", совершаемомъ епископомъ. Оно состояло, по Вальсамону, въ томъ, что приходили въ церковь дъвы, дающія объть дъвства, и епископы освящали ихъ, какъ посвященныхъ Богу, посредствомъ молитвъ, добавляетъ Зонара (Т. 2, стр. 316—7).

Далье, пр. 73 Апост. и 14, Двукрат. говорять объ освященных (ἀγιασθεν) сосудахъ и другихъ церковныхъ принадлежностяхъ до елея и воска включительно (71—2 Ап. т. 1. 145).

По словамъ толкователей, освященіе, какъ литургическій актъ, состояло въ самомъ принесеніи предметовъ въ храмъ Вожій и оставленіи тамъ.

По существу новымъ способомъ сообщенія освященія именно внутренняго, нравственнаго, было благословеніе (εὐλο-γιά). Разница и отличіе одного освященія отъ другого явствуєть изъ сравненія значенія терминовъ: ἀγιάζω η ευλογία. См. Thesaurus, т. 1, 58 и 1247). Оно совершалось пресвитеромъ (конечно тѣмъ болѣе епископомъ) и всенародно, и особо по отношенію къ каждому человѣку (26 Трулльск. Вас. Вел. пр.: 27). Однако какова была внѣшняя сторона этого благословенія,—правило не указываєть. Значеніе слова говоритъ, впрочемъ, что благословеніе происходило еще и рег linguam (Thesaurus, т. стр. 1247). Сами вѣрующіе имѣли

древній обычай полагать на себъ крестное знаменіе, обращаясь при молитвъ къ востоку (Вас. Вел. къ Амфил.).

Говорять намь правила и еще о "благословеніи" (40 Трулльск.). Именно, тамъ заповъдуется, "намъревающагося начати подвиги по Бозъ, скоро знаменати благословеніемъ благодати (τήν ευλογίαν τῆς χάριτος), яко нѣкою печатію". Тожество здѣсь основного термина (εὐλογία) съ. предыдущимъ позволяеть утверждать одну видимую форму литургического двиствія. Но особое свойство внутренняго (χάρις—сообщеніе дара Божія, многочисленныхъ оружій для борьбы. Thesaur. т. 2, 1497—8)-требуеть себв несомныно новаго словеснаго выраженія, и новаговившняго двиствія, "яко ивкоей печати"... Снесеніе параллельныхъ м'всть, им'вющихъ отношеніе къ вступленію того или другого лица въ монашество, показываеть, что такою печатью было пострижение, "отриновение власъ" (Трулльск. 42, 43, 45; Гангр. 17, Двукр. 2). Такимъ образомъ, мы можемъ придти къ выводу, что въ правилахъ сохранилась общая форма постриженія въ монашество. Она заключалась 1) въ благословеніи намъревающагося; 2) въ пострижении волосъ и, наконецъ, 3) по 45 пр. Тр., въ надъваніи черныхъ одеждъ. Правило 2 Двукрат. добавляеть, что при пострижении должно присутствовать то лицо, которое имъетъ принять новопостригаемаго себъ въ послушаніе. Такимъ лицомъ естественнъе всего былъ игуменъ, могущій н не имъть свящ рукоположенія по 19,7 Всел. Жизнь монаха въ монастыръ должна во всемъ согласоваться съ требованіями монашескаго последованія или устава, такъ какъ предъ самымъ пострижениемъ опъ даетъ какой-то общий обътъ (Вас. Вел. пр. 60) и между прочимъ обътъ дъвства (Вас. Вел. пр. 19).

Наконецъ, правило 46 Каре. собора упоминаетъ еще объ особаго рода благословеніи, котораго удостоивались христіанскія приношенія. Они имъли какое-то "собственно—свое благословеніе, отдълянсь отъ святыни Тъла и Крови Господни". Зонара полагаетъ, что они были отдъльно благословияемы, а Вальсамонъ,—что они принимали благословеніе "наппаче" отъ Божественныхъ Тапнъ. Отрицаніе послъднимъ толкователемъ утвержденія перваго ведется въ такой мъръ, что лишь отдается, преимущество мистическому освященію, но не уничтожается особое видимое. Тъмъ болъе

послъднее имъло мъсто, когда вспомнимъ, что 28 пр. Трул. собора прямо говоритъ, что священники "пріемлютъ приношеніе винограда, яко начатки, и благословляя оный особо, да преподаютъ просящимъ"...

Въ цълостномъ видъ упомянутый обычай приношенія представляется въ такомъ видъ. Върующе имъли законное право (3 Ап.) всегда приносить въ храмъ (Гангр. 7), на жертвенникъ (ἐπὶ τὸ θυσιαστήριον), внутри священныхъ алтарей (99 Тр.) елей для лампады и виміамъ; въ особое, "надлежащее время" и начатки новыхъ класъ (пшеницы—46 Каре.) или винограда-приносили все ко времени св. приношенія. Отступая отъ "учрежденія" приносили и другія вещи, вродъ меда, молока, особаго рода вина, птицъ, животныхъ, овощей (4 Ап.); иногда же извъстнаго рода части мясъ въ вареномъ видъ для врученія священникамъ (99 Тр.)—все это вопреки требованію, чтобы подобныя приношенія посылались прямо на домъ (4 Ап.) епископу или пресвитеру для братскаго раздъла съ сослуживцами. Впрочемъ, 46 пр. Коре. собора позволяло приносить молоко и медъ въ одинъ какой-то извъстный день, по Трулльск. 57 вновь и окончательно уничтожаеть это обыкновеніе. Приношенія въ алтарі получають свое особое благословеніе и раздаются священнослужителями "просящимъ" (7 Гангр. 8, 28 Трулльск.) отдъльно отъ преподаянія св. приношенія.

Другимъ обычаемъ, о которомъ упоминаютъ правила были—вечери любви (27, 28 Лаод. 11 Гангр. 51 Каре. 75 Трулльск.).

Собственно законными такія вечери признаются соборомь 1-й половины 4-го въка (Гангр.). Остальные относятся къ нимъ отрицательно. О содержаніи вечерей любви можно заключить, что онъ состояли въ пиршествъ въ честь Господа (51 Каре.); пирующіе располагались на особо-постланныхъ ложахъ (47 Тр.). Участвовали въ нихъ всъ христіане (27 Лаод. 51 Каре.). Мъстомъ совершенія вечерей были: то храмы, то притворы, то другія мъста Господни, то, наконецъ, снъди поставлялись внутри свящ оградъ (28, 51 Лаод. 74, 76 Тр.). Такой переходъ вечерей любви съ одного мъста на другое возможно совершался исторически, и въ правилахъ, значить, констатируются этапы этого перехода. Наконецъ, быль и еще обычай литургическаго характера. Это—

провозглашеніе въ храмъ отпущенія раба на свободу (75 Кара.), послъ чего онъ, по словамъ еп. Іоанна, становился, будучи Римскимъ гражданиномъ, подъ покровительство церкви (т. 2, стр. 193—4).

Что касается до свящ. временъ, къ которымъ относять обычно праздники и посты, то и на нихъ находимъ указанія въ правилахъ.

Здъсь говорится вообще о существованіи праздниковъ (Ап. 53) и свътлыхъ дней христіанской въры (Каре. 72), въ которые върующіе другь другу посылали дары (37 Лаод.). Затъмъ, въ частности называются слъдующіе праздники и категоріи праздниковъ. Воскресные дни (29, 41, 51 Лаод., 72 Каре. 19, 52, 80 Тр. Петр. Ал. пр. 15. Вас. Вел. къ Амфил. Өеоф. Ал. пр. 1). Богослуженіе въ эти дни отличалось тъмъ, что присутствующіе на немъ со времени малаго входа въ алтарь (Лаод. 29) и до вечерняго входа въ воскресенье не преклоняли колъна (20-е 1 Вс., 90 Трулльск. Петр. Ал. 15. Вас. Вел. къ Амфил. Өеоф. Ал. 1).

Суббота, хотя не праздновалась, но она выдѣлялась изъ остальныхъ дней седмицы въ литургическомъ отношеніи—чтеніемъ евангелія на литургін и др. писаній (16, 49, 51 Лаод. 52 Трулльск.).

Праздникъ Пасхи. (Ап. 7, Анк. 6, Антіох. 1, Тр. 8) на протяженіи 8 дней (72, Каре. 66 Трулльск.) должень быль совершаться не съ іудеями (1 Антіох.) прежде весенняго равноденствія, а послъ. Въ праздникъ Пасхи было обыкновеніе посылать изъ одного прихода въ другой Свят. Тайны въ видъ благословенія (14 Лаод.). Гефеле говорить, что здъсь разумфется тотъ родъ хлебовъ, который на литургін не освящался, а благословлялся и предназначался, частію на содержаніе клира, частію на раздъленіе мірянамъ (Concilingeschichte т. 1, стр. 734-5). Также обязаностію было принимать въ церковное общение кающихся (Григ. Нисск. къ Литоію Мелит.). Съ Пасхи начиналась пятидесятница (Антіох. 20, Вас. Вел. и Амфл.). Во время совершенія церковныхъ службъ въ этотъ періодъ было то отличіе, что запрещалось колънопреклонение (20, 1 Вс.). 52 пр. Трулльск. собора констатируетъ существование празднования дня Благовъщения, а 79-Рождества Христа Бога нашего. Последнее правило отивчаеть обычай современныхъ христіанъ приготовлять 26-го декабря особое хлѣбенное печеніе въ память болъзней и рожденія Богоматери.

Өеофил. Ал. говорить о праздникъ Богоявленія и о собранін литургическомъ наканунь въ часъ девятый (Провозглашение его). Въ то же время мы находимъ неоднократное упоминаніе о праздникахъ въ честь мучениковъ (20 Гангр. 51 Лаод. 71, 94 Каре.). Это во первыхъ празднованіе дня луховнаго рожденія ихъ үєченать. е. дня кончины ихъ (51 Лаод.), въ связи съ которыми ставилось празднование вообще такихъ дней рожденія (Лаод. 52); во вторыхъ дни памяти ихъ (см. Thesaur... т. 1, 747-8, 51 Лаод. 71 Каре.). Кромъ принесенія безкровной жертвы, въ чемъ, по словамъ толкователей, состояло празднование (т. 2, стр. 269-70), память мучениковъ прославлялась еще чрезъ построеніе алтарей (94 Каро.) въ честь ихъ. Празднованіе памяти ихъ, по цитированному правилу, было очень распространено, разъ идетъ ръчь о сопротивленіи свящ. лицамъ со стороны народа. Между прочимъ, празднества выражались: 1) въ пиршествахъ, а 2) "въ сін дни совершають на поляхь и на стогнахь не пристойныя плясанія (оруйзаць), и непотребными словами оскорбляють честь матерей семействь и целомудріе др. безчисленныхъ благочестивыхъ женъ, собирающихся во св. день, такъ что отъ прибъжища самыя святыя въры почти убъгати нужно бываетъ" (71 Каре.). Такъ какъ здъсь осуждаются непристойныя плясанія, то приходимь къ выводу, что пристойныя плясанія разръщались или были разръщаемы въ предшествующія времена. Наконецъ, праздновали иногда върные и языческіе праздники (62 Трулльск.); ходили къ чародвямъ и прорицателямъ для нвкоего очищенія или отвращенія вреда (Григ. Нисск. пр. 3).

О томъ, что посты въ древней церкви существовали, въ общей формъ говоритъ 19 пр. Гангрскаго собора. Изъ этихъ постовъ правила преимущественно упоминаютъ св. четыредесятницу (Ап. 69, Лаод. 49, 51, 52, Трулльск. 29, 55, 56. Діонис. Алек. п. 1. Тимов. Ал. вопр. отв. 10), которая оканчивалась послъ Пасхальной полночи, въ 4 стражу ночи (Діон. Ал. 1). Съ литургической стороны она отличается тъмъ, что въ теченіе ея запрещается, кромъ субботнихъ и воскресныхъ дней, совершать полную литургію. Ваамънъ ея употреблялась литургія Преждеосвященныхъ даровъ, на которой приношенія св. хлібов не было (Лаод. 49; 52, Тр.). Исключеніе дівлается только для дня Благовівщенія. Изъ со рока-дневнаго періода поста правила отличають такіе моменты: дни спасительныхъ страданій Господа и великую субботу (89 Трулльск. Діон. Ал. 1); день посвященный воспоминанію совершенія вечери Господней—четвертокъ послідней седмицы (50 Лаод. 29 Трулльск.). Другой пость о которомъ упоминають правила—быль пость въ среду и пятокъ (Ап. 53, 69, Петръ Алек. 15). Говорится еще о постахъ въ праздники, воскресенье, субботу, по римскому обычаю (Ап. 64; 55, 56, Трулльск.; 18 Гангр.); но все это были уже отступленія и уклоненія отъ нормы и указапными правилами карались или осуждались.

### Глава V.

## Выводы и сравненія.

Итакъ, несомивнию, что правила Св. Апостолъ и Соборовъ могутъ быть литургическимъ источникомъ. Вопросъ, который должно, далве, рвшить, состоитъ въ томъ: въ какой же мврв они способны быть источникомъ, т. е. во 1) достаточны ли они и во 2) ясны ли для того, чтобы по нимъ составить такое или иное представление о предметахъ и двйствіяхъ литургическаго характера?

1) Конечно, если мы ожидаемъ полнаго и исчерпывающаго описанія той или другой церковной службы, того или иного священнодвиствія, то понятно само по себв, что ожиданія наши были бы напрасны: въ этомъ случав правила совершенно недостаточны. Построить храмъ по правиламъ, придать ему соотвътствующій внішній и внутренній видъ, отслужить Вожественную литургію, или какую либо другую церковную службу; совершить таинства, за исключеніемъ, пожалуй, таинства крещенія (если его совершаль бы мірянинъ) и отчасти муропомазанія—безусловно невозможно.

Можно сказать даже больше, что ожиданія и предположенія такого рода были бы странны. В'вдь нельзя забывать, что цівлью дівятельности соборовь являлось—устраненіе только недостатковь разнообразной практики церковпой, которая (цівль) при томъ иногда осложнялась, а порой чуть не исключительно сосредоточивалась около разсмотрівнія и разрѣшенія догматическихь споровь. Потому литургическое содержаніе въ правилахъ могло быть только, такъ сказать, случайнымъ элементомъ. Вотъ почему въ вопросѣ о достаточности правилъ возможна иная точка зрѣнія, иное болѣе скромное требованіе.

Именно, если правила способны дать общія, основныя, а еще лучше схематическія свъдънія относительно мъсть и дъйствій богослужебнаго характера; если по частнымъ указаніямъ ихъ можно нарисовать нъкоторую картину литургической дъйствительности, то и тогда данныя правилъ можно, кажется, считать достаточными.

Прилагая эту мърку къ извлеченному и приведенному выше матеріалу, мы должны сказать, слъдующее.

По вопросу о храмъ-данныя правилъ позволяютъ представить себъ его внутреннее расположение и главныя принадлежности.

По вопросу о литургіи—они дають возможность установить ея составныя части, ихъ послѣдовательность, нѣкоторыя частныя особенности и способъ причащенія. Кромѣ того, устанавливается наличность другихъ службъ суточнаго круга, указываются книги для богослужебнаго употребленія.

По вопросу о таинствахъ—существованіе ихъ, а для нѣ-которыхъ способъ совершенія.

Кромъ того, находимъ констатированіе другихъ особыхъ литургическихъ чиновъ и дъйствій, церковныхъ обрядовъ, и священныхъ временъ.

Всего этого въ общемъ довольно, чтобы имъть представление о церковно-богослужебной жизни и дъятельности того времени не только въ общей формъ, но и въ кое-какихъ деталяхъ. Какъ Кювье по косточкъ животнаго способенъ былъ построить его цълостный остовъ, такъ и мы по сухимъ и отрывочнымъ указаніямъ правилъ, можемъ воспроизвести схематическій планъ службъ, видъ и расположеніе молитвенныхъ храминъ и т. п.

2) Но здёсь мы приходимъ къ другому вопросу; такъ ли на самомъ дёлё ясны указанія правиль, чтобы по нимъ можно было создавать цёлые образы литургическаго типа?

Уже то обстоятельство, что много въковъ тому назадъ появились толкованія на правила, преслъдовавшія цъль—

уяснить ихъ смыслъ, примъненіе и значеніе, показываеть относительность ихъ ясности.

Авторы толкованій прибѣгали къ различнымъ внѣшнимъ источникамъ, чтобы при помощи ихъ прочитать въ правилахъ то, о чемъ прямой смыслъ текста не говорилъ.

Такое поведеніе отдаленных предковъ способно дать намъ следующій глубо-назидательный урокъ и въ примененіи, въ частности, къ занимающему насъ вопросу.

Именно, какъ бы ни казались въ такомъ или иномъ смыслъ ясными намъ правила, но для всесторонняго ихъ пониманія и часто чтенія, во-первыхъ, въ нѣкоторыхъ изъ нихъ, а во-вторыхъ въ тѣхъ, которыя, по кажущемуся отсутствію извъстнаго содержанія могли бы быть нами пропущены,—для этого необходимо историческое изученіе предмета: по др. свидътельствамъ, по инымъ источникамъ; необходимо представленіе правиль въ исторической перспективъ. И тогда то, что ясно до нѣкоторой степени, будетъ понятно въ высшей; на что мы не обратили бы своего вниманія, оказалось бы на самомъ дѣлъ отзвукомъ тогдашней практики.

Возьмемъ, напр. 71 правило Каре. собора. Тамъ между прочимъ, при константированіи празднествъ въ честь мучениковъ, говорится о непристойныхъ плясаніяхъ.

Нашему времени чуждо такое выражение религіознаго восторга. При отсутствій у насъ кое-какихъ нѣкоторыхъ историческихъ знаній по литургикѣ, заимствованныхъ со стороны изъ др. источниковъ, мы несомнѣнно остановились бы на этихъ словахъ съ недоумѣніемъ о ихъ значеній, если не совсѣмъ оставили бы безъ вниманія.

А оказывается, что при свътъ историческаго воззрънія на предметь этого правила—здъсь ръчь о злоупотребленіи христіанской хореей древняго времени (см. Коновалова, "Религіозный экстазъ", стр. 140). Такъ и въ вопросъ объ алтарной преградъ и др. случаяхъ.

Отсюда выводъ: данныя литургическаго матеріала правила въ отношеніи своей ясности имѣютъ относительное значеніе и требуютъ для себя вспомогательнаго источника въ научномъ изученіи современной эпохи по разнымъ историческимъ документамъ.

Вотъ почему и въ общемъ мало достаточныя литургическія данныя правилъ могуть запять степень достаточныхъ

для і констатированія, какъ мы указали, богоолужебнаго предмета і і і і і і і констатированія.

- Последнимъ вопросомъ нашей задачи является положение: какое же отношение имъють данныя древней практики правилъ къ нашей—современной? Иными словами, мы должны: здъсь ръшить вопросъ, имъетъ ли современная практика корни въ прошедшемъ и потому канонична, законна ли она? Для этого мы сопоставимъ данныя того времени съ настоящимъ.
- тенденція обратить молитвенницы въ храмы къ нашему времени реализовалась и тъ, находящіяся въ домахъ, превратились въ настоящія домовыя деркви.
- ти Храмъ дълился: на алтарь съ преградой; среднюю часть для върующихъ и заднюю до притвора включительно—для отлашенныхъ и нающихся.
- Прехнастное деленіе и теперь иметь место. Разница инить вы томъ, что наша алтарная преграда почти совсёмь изолировала стужащихь оть молящихся, да въ виду отсутствія оглашенных притворъ сократился въ своихъ разміть рахъ притворъ сократился въ своихъ разміть разміть притворъ сократился въ своихъ разміть рахъ притворъ сократился въ своихъ разміть притворъ сократился въ своихъ своихъ

Схема литургій древней слагается изъ 2-хъ частей: литургій бітівіпенныхь и литургій вітрихъ. Въ наше время имбется третви вы видь проскомидій. Это впрочемь не значить запрачень проскомидій. Это впрочемь не значить запрачень проскомидій. Это впрочемь не только въ другомъ мітри тогда не было. Ніть, она была, только въ другомъ мітри тогда не было. Ніть, она была, только въ другомъ мітри тогда не было. Ніть, она была, только въ другомъ мітри тогда не было. Ніть, она была, ства связаристій. Теперь она, видимо, разработана, къ существу сящі притотовистію хитьба и соединенію вина съ водой —прибавлены молітвословія.

на при проповительной ветаристи. Проповительной правиламъ по прави по прави

моментомъ литургіи, это понятно. Такое значеніе онъ имѣетъ и у насъ. Обычай поминовенія на литургіи соотвѣтствующими лицами митрополита или епископа производится. Способъ причащенія священнослужителей-идентиченъ. Создававшаяся практика правилъ преподавать мірянамъ причастіе при посредствѣ вмѣстилищъ, лжицы, получила окончательное осуществленіе. Литургія заключается также особыми окончательными молитвословіями.

Видно, отсюда, что разница въ совершении литургіи собственно состоить въ большей ея теперешней разработанности, законченности; существо же неизм'вино.

Тогдашняго полнаго чина крещенія мы по правиламъ не знаемъ. Но заклинаніе, оглашеніе, погруженіе въ воду съ произнесеніемъ извъстной формулы-все это составныя части и настоящей практики крещенія.

Муропомазаніе-тожественно.

Изъ теперешней практики покаянія отсутствуєть дисциплина кающихся, но усмотрѣніе пастырей во время устной исповѣди, право епитимій, право вязать и рѣшить—остаются нерушимыми. Въ чинѣ священническомъ признается также з высшія степени и низшія. Права іерархическихъ лицъ тѣже, что и тогдашнія. Только теперь право принимать кающихся, разрѣшать ихъ пресвитерамъ предоставлено не въвидѣ исплюченія, а во все время ихъ служенія. Впрочемъ, въ особо важныхъ случаяхъ священникъ обязанъ испрашивать совѣта и распоряженія у своего епископа.

Діаконы по прежнему не имфють права преподавать причастія; темь более не обладають имь міряне.

Нъть лишь у насъ теперь діакониссь, и придверниковъ. Бракъ, какъ таинство, существуетъ.

Чинъ погребенія умершихъ, состоящій и теперь изъразныхъ молитвословій, преимущественно соединяется сълитургіей; совершается, впрочемъ, и отдъльно.

Освященіе церквей происходить при положеніи св. мощей и продолжительныхь молитвахь. Совершается и освященіе монастырей съ предшествующей молитвой на основаніе Простое освященіе разныхь вещей чрезъ принесеніе въхрамѣ Божій къ ашему времени превратилось въ особыя чинопослѣдованія освященія. Словесное благословеніе священнослужителей имѣеть мѣсто и въ теперешней практикѣ.

Чинъ благословенія въ монашество—съ постриженіемъ волосъ на головъ, съ облаченіемъ въ черные одежды, съ врученіемъ постриженнаго старцу—совершается и теперь.

Разница лишь въ томъ, что наши монахи отращивають длинные волосы.

Благословеніе христіанскихъ приношеній опять превратилось въ особые чины благословенія. Ограниченіе приношеній соблюдается; только происходить заміна въ приношеніи начатковъ соотвітственно климатическимъ условіямъ; напр. вмісто винограда приносятся для освященія яблоки и т. п...

Вечерей любви въ храмахъ, какъ того требують правила, нътъ.

Что касается до праздниковъ и постовъ, то соблюдаются и тѣ, о которыхъ упоминаютъ правила, и другіе еще, но не такіе конечно, которые правилами воспрещены.

Это сопоставленіе нашей современной практики съ тогдашнею показываеть, что въ общемъ, существенномъ и важномъ наша практика слъдуетъ древней. Разности и несоотвътствія касаются сторонъ несущественныхъ и маловажныхъ. Объясненія себъ они находять: или въ томъ, что въ правилахъ уже содержалось указаніе осужденія по адресу того или другого дъйствія, котораго теперь потому нътъ, или въ томъ, что чинъ богослужебный тогда находился на одной изъ первыхъ стадій развитія, а мы обладаемъ выработавшимся, законченнымъ, хотя это развитіе не касалось существа канона евхаристіи; или, наконецъ, въ воззръніяхъ и обычаяхъ различныхъ мъстныхъ церквей, правящая власть которыхъ считала законнымъ распорядиться устаповленіемъ извъстной, болье соотвътствующей мъстнымъ условіямъ практики, хотя нъсколько и несогласной съ древней.

Свящ. В. Платоновъ.



e propose and another responsible and directly and remain in a fail in a second and the control of the control

and and the second of the second property of the second of

# къ истории идеализма.

Субъективное происхождение идеализма.

(Окончаніе ").

a proportion (State Company) in the contract of the contract o

Послъ того, какъ выше мы, по мъръ надобности, разъясняли постепенно положенія о достов' рности сознанія, о сущности внутренняго созерцанія, о современномъ значеній ндеализма и о вытекающей изъ этихъ положеній пантейстической точки зрвнія, теперь было бы, можеть быть, умвстно указать на внутреннюю связь всёхъ приведенныхъ положеній, притомъ независимо оть большаго или меньшаго распространенія ихъ въ философіи европейской или 'спеціально русской. Ранве, разбирая эти положенія; мы особенно много приводили- ссылокъ изъ сочинении современныхъ мыслителей, изъ русскихъ-покойнаго В: Соловьева, Алексъя Введенскаго и Трубецкаго. Причиной этого было желаніе выразить мысль, уже принятую въ философской литературъ, въ томъ видъ, какой по нашему мнънію чявляется наиболье подходящимъ для выраженія этой мысли и вообще болье удачномъ. Можеть быть, наши соображенія покажутся кому либо поэтому заимствованными изъ сочиненій вышеуказанныхъ мыслителей, но это насъ не смущаеть, такъ какъ заимствовали мы не положенія, а именно лишь наиболе удачное ихъ выражение. Съ другой стороны, при разъясненіи тіхь или другихь положеній, какь намь кажется, очень важно указать на ихъ современное мъсто въ ряду прочихъ философскихъ системъ, такъ сказать, связать

<sup>\*)</sup> См. ж. "Въра и Разумъ" № 16 за 1911 г.

ихъ съ общимъ ходомъ исторіи философіи. Если мы называли, при этомъ, главнымъ образомъ упомянутыхъ русскихъ философовъ, а изъ общей исторіи европейской философіи ссылались по преимуществу только на Шеллинга и Гартмана, то руководились при этомъ также тъмъ соображеніемъ, что такимъ образомъ проще всего и наиболъе понятнымъ образомъ можно будеть установить истинный характеръ защищаемой на этихъ страницахъ точки зрънія: въдь теорія умственнаго созерцанія находится въ родствъ съ абсолютнымъ идеализмомъ Шеллинга, но не совпадаетъ съ нимъ, а въ самое послъднее время очень рельефно проявилась въ Россіи у Владиміра Соловьева и родственныхъ ему отечественныхъ мыслителей. Противъ возможнаго возраженія и бывшаго у насъ самихъ сомнінія, —не представляеть ли все вышесказанное передачи въ чужихъ и собственныхъ словахъ мыслей, уже нашедшихъ себъ прекрасное выражение на страницахъ другихъ появившихся ранъе сочиненій, намъ хотълось бы замътить, что, не задаваясь совершенно какими либо стремленіями къ оригинальности и самостоятельному творчеству, на вышеприведенныхъ страницахъ мы стремились разъяснить современное положеніе вопроса объ интуитивномъ познаніи и, такимъ именно путемъ, отправляясь отъ психологіи и теоріи познанія, хотъли провърить и обосновать ученіе объ идеяхъ-образахъ, какъ созерцаніи воплощенной метафизической истины. Если даже мы и не исчернали вовсе всей существующей литературы по этому вопросу и ссылались лишь на болъе типичныхъ ея представителей, то цёлью нашей при этомъ все же было,-по возможности, проводить извъстную точку зрънія не исключительно логическимъ способомъ, но и историческимъ, связывая избранную нами точку зрфнія съ другими распространенными ранве. Какъ справедливо замвчаетъ Фадъкенбергъ относительно историческаго метода въ философіи 1), "...именно только благодаря многочисленности и разнообразію философскихъ системъ, можетъ достаточно хорошо достигаться цъль философіи, т. е всестороннее познаніе обширной картины міра и духа. Исторія философіи—есть философія человъчества, большого индивидуума, болъе дальноворкаго,

<sup>1)</sup> Фалькенбергъ. Исторія новой философіи. 1894, стр. 2.

чѣмъ органы, при помощи которыхъ онъ дѣйствуеть, способнаго одновременно мыслить вещи, одна другой противоположныя, примирять противоръчія и открывать новыя и стремиться, въ необходимомъ и надежномъ развитіи познанія, на встрѣчу всеобъемлющей истинъ"...

Какъ указывалось уже выше, идеалистическое міровоззрвніе не можеть быть признано въ настоящее время отжившимъ или потерявшимъ значеніе; наоборотт, подходя къ нему все съ новыхъ и новыхъ точекъ эрвнія, исторія философіи въ настоящее время какъ бы еще болве укрвиляеть установившееся мъсто идеализма въряду другихъ системъ міросозерцанія. Какъ говорить тоть же Фалькенбергь 1), "...съ теченіемъ времени все болье и болье научатся отличать въчную цънность основъ идеалистическаго возарънія отъ тъхъ опредъленныхъ формъ, которыя придавали ему разные мыслители въ своихъ твореніяхъ; пусть эти формы будуть побъждены заслуженными нападками, первое не будеть ими поражено. Обновление фихте-гегелевского идеализма посредствомъ такого метода, который соотвътствовалъ бы требованіямъ настоящаго времени тъмъ, что болюе, чъмъ прежде придерживался бы опыта, всестороние примънялъ бы результаты, полученные естествознаніемъ и науками о духѣ и опирался бы на строгія и осторожныя доказательства-вотъ, по нашему мнвнію, задача будущаго".

Что касается указанных въ предшествующей главъ положеній въ ихъ связи, то исходнымъ пунктомъ для разсужденія, конечно, могло быть лишь положеніе о достовърности сознанія. Въдь это и есть главный опорный пунктъ, служившій для поворота новой философіи, въ лицъ Декарта, отъ философіи схоластической. Затъмъ, изъ этого положенія вытекаеть, какъ бы содержится въ немъ положеніе объ универсальномъ, абсолютномъ значеніи "разумной" истины. Эту разумную истину идеализмъ созерцанія долженъ находить, какъ намъ кажется, въ идеяхъ—образахъ. Въ пользу этого послъдняго взгляда мы и стремились привести всъ возможныя данныя о внутреннемъ созерцаніи въ смыслъ конкретнаго, образнаго умственнаго видънія абстрактовъ.

По поводу последняго соображенія необходимо приве-

<sup>1)</sup> Ibid., erp. 552

сти въ дополнение къ вышесказанному еще нъкоторыя данныя, въ виду кажущагося противоръчія между положеніемъ о разумной истинъ, съ одной стороны, и религіознымъ возвышеніемъ къ Богу съ другой, а также въ виду недостаточно проведеннаго выше различія между собственно внутреннимъ созерцаніемъ, умственнымъ видініемъ, во-первыхъ, и внутреннимъ опытомъ во всемъ его многообразномъ содержанін, во-вторыхъ. Здёсь именно намъ хотелось бы пойти на встрвчу тому возраженію, что, если, какъ сказано выше, религіозное видініе Бога отвінаеть на самые глубокіе запросы духа и выражаеть ихъ въ себъ, то уже это одно обстоятельство лишаеть его характера чисто умственнаго акта, характера процесса постиженія истины, а ділаеть его скорве случаемъ подъема энергіи всей души, всего сознанія. Другими словами, возможно то возраженіе, что, говоря о внутреннемъ созерцаніи и желая защитить возможность реализацін въ сознаніи ндей-образовъ, мы по существу выше говорили не объ этой умственной спекуляціи, а именно о тёхъ внутреннихъ воспріятіяхъ или внутреннемъ опытё, отъ котораго хотвли бы отдълить умственное виденіе.

Это возраженіе, дъйствительно, имъеть за себя нъкоторыя данныя, хотя бы напр. уже то, что согласно очень распространенному воззрѣнію, эмоція, внутреннее чувство играеть въ религіозномъ въдѣніи не меньшую роль, чѣмъ собственно разумъ. Напр. Геффдингъ замѣчаеть по этому поводу слѣдующее 1):

"Религіозныя сужденія, подобно эстетическимъ и этическимъ сужденіямъ, отличаются отъ другихъ сужденій тімь, что при ихъ возникновеніи совершенно исключительную роль играєть элементь чувства, который конечно вполні не отсутствуєть при образованіи и другихъ сужденій. Религіозныя сужденія суть сужденія о цімностяхъ... Въ своей элементарнійшей формі религіозныя сужденія являются восклицаніями, въ которыхъ находить себі выходъ внутреннее состояніе изумленія, любви, надежды и страха. Боліве опреділенную форму пріобрітають религіозныя сужденія, когда сознаніе стремится уяснить, что собственно даль ему опыть, чему оно изумляется, что любить, на что на-

<sup>1)</sup> Геффдингъ. Философія религіп, стр. 181.

дъется, чего страшится. Что же знаменуеть это поразительное событіе? такъ, напр. гласить вопросъ. Кто этоть человъкъ, который оказалъ такое глубокое вліяніе на нашу жизнь"?

Однако, не смотря на такой характеръ религіознаго въдвнія, мы должны различать въ немъ то, что выражаеть собою собственно эмоціальную сторону процесса-оть интеллектуальнаго. Въ частности же, говоря о "виденіи Бога", какъ замъчено было и выше, слъдуетъ подразумъвать здъсь не возвышение сердца къ Богу въ молитвъ и вообще не религіозное одушевленіе, а направленіе мысли къ Божеству, чисто интеллектуальное дъйствіе, которое можеть истекать у некоторыхъ, какъ напр. у святыхъ и пророковъ, изъ мистическаго возвышенія души и сердца, но можеть быть и безъ участія такого мистическаго момента и тогда бываеть просто возвышениемъ ума въ отвътъ на религиозные запросы и подъ вліяніемъ нравственнаго подъема духа. При этомъ лишь постольку, поскольку это возвышение ума къ міру божественному бываеть вызвано нравственнымъ просвътленіемъ и вообще нъкоторымъ допускающимъ анализъ эмоціальнымъ состояніемъ духа, это возвышеніе ума, вообще говоря, и составляеть состояніе души, которое можеть быть разбираемо въ философскомъ отношеніи. Иными словами, религіозное въдъніе нельзя отождествлять непремънно съ мистицизмомъ сердца и следуетъ отличать отъ последняго такъ называемое умственное возвышение души къ Богу, ученіемь о которомь, между прочимь, какь указывалось въ первой части, характеризуется философія Мальбранша. Во избъжание повторений уже сказаннаго, вспомнимъ только то, что приводилось тамъ въ пользу мысли, что въ христіанскомъ ученіи согласуются оба составныхъ элемента приближенія человъка къ Богу-въра и разсужденіе, сообразно съ чъмъ Мальбраншъ и выдвинулъ на первый планъ "разумную" сторону христіанства, сосредоточивъ всв задачи и конечную цвль христіанства на познаніи содержащейся въ христіанскомъ въроученіи истины.

Этому не противоръчить вышесказанное о томъ, что интуиція Божества есть состояніе само по себъ вторичное, обусловленное моментомъ практически-жизненнымъ или дъятельнымъ; а также съ такимъ пониманіемъ вопроса объ

идеальномъ соверцаніи Бога согласимы и приведенныя выше слова французскаго мыслителя Гратри, что "первое условіе для надлежащаго усвоенія съмянь Божественной истины есть нравственное расположение". Если у Мальбранша не было сомнъній въ силахъ естественнаго разума по отношенію къ религіознымъ вопросамъ и онъ утверждалъ, что Богъ, какъ всеобщій Разумъ и идеальный Світь, просвіщаеть всякую душу чрезъ очевидность и свътъ своего ученія и что высшій Разумъ открыль себя намъ, чтобы сделать насъ болье разумными, то выдь это вполны основывалось у него на общемъ духъ христіанства, выраженномъ напр. въ такихъ словахъ Інсуса Христа: "я свътъ пришелъ въ міръ, чтобы всякій върующій въ Меня не оставался во тьмъ" 1). Слъдовательно, какъ бы ни начиналось возвышение ума къ Богу, гдф бы ни быль его источникь, но возможень вполнъ факть умственной спекуляціи, направленной на религіозныя темы, причемъ эта спекуляція лишь вызывается предшествующими ей религіозно-нравственными расположеніями, но не совпадаетъ съ ними.

Въ данномъ случав, конечно, следуетъ иметь въ виду мышленіе не религіозное, а философское, и въ частности такъ называемый фактъ, "естественной" религіи. Эти два рода мышленія не совпадають, но между ними неть и противоренія или же последнія бывають только временно. Это взачимное ихъ отношеніе, между прочимъ, такъ определяется въ сочиненіи покойнаго Чичерина: "Наука и религія" 2).

"Религія, обнимая всё стороны человіческаго естества и подчиняя ихъ верховному, абсолютному принципу, стоящему выше человіческаго произвола, принимаєть формы неподвижнаго неизміннаго міросозерцанія, которому человінь нравственно обязань подчиняться. Философія, напр., подвергая это начало логическому испытанію,... носить на себіх характерь подвижности; она составляєть прогрессивный элементь человіческаго духа. Вслідствіє этого, она неріздко дійствуєть на религію, какъ разлагающее начало... Философское мышленіе приготовляєть человіка къ боліве полному религіозному общенію съ Богомъ, ибо полнота общенія зависить оть полноты пониманія... Греческая философія призависить оть полноты пониманія... Греческая философія при-

<sup>1)</sup> Ioanna XII, 46.

<sup>2)</sup> Чичеринъ. Наука и религія. 1901, стр. 192—193.

готовила язычниковъ къ принятію христіанства. И это приготовленіе было до такой степени дъйствительно, что христіанство, отвергнутое евреями, изъ среды которыхъ оно вышло, было усвоено совершенно чуждыми ему народами, именно тъми, которые прошли черезъ школу Сократа, Платона, Аристотеля, Стоиковъ, Неоплатониковъ".

Не противоръчить этому факту, а именно спекулятивному характеру созерцанія Бога и то, что говорилось выше о томъ, что человъкъ, который во истину въруетъ въ безконечное Божество, уже не поверхностно и вившие, не воображеніемъ и умомъ только ставить Его передъ своимъ сознаніемъ, но внутренно ощущаеть Его, какъ живую, зиждительную силу, какъ Начало, которымъ живетъ, движется и существуеть. Не забудемь, что религіозныя сужденія не суть только сужденія ценности, но что они появляются также и тогда, когда, по словамъ Геффдинга, сознаніе стремится уяснить, что собственно даль ему внутренній опыть. Послъ того, какъ душа человъка испытаетъ религіознонравственный подъемъ и какъ бы въ себъ ощутитъ Бога, сознаніе должно нарисовать себъ картину того, что даеть внутреннее чувство, а въ отвътъ на это, въ силу неизбъжной и вполнъ законной потребности въ олицетвореніи, является идея-побразъ. Конечно, последняя не можеть заменить собою всего богатства и разнообразія содержанія внутренняго опыта, не поддающагося зачастую никакому анализу, какъ напр.—въ случав момента мистическаго и энтузіазма сердца. Но такъ или иначе, и въ особенности въ минуты нравственнаго просвътленія, работа сознанія ніцетъ себъ выхода въ видъ образа, который воплощаетъ въ себъ тотъ или другой абстрактъ.

Въ этомъ отношеніи, для большей опредъленности въ различеніи раціональнаго и супранатуральнаго элементовъ въ разбираемомъ моментъ душевной работы или для отдъленія мистическаго энтузіазма отъ естественнаго возвышенія ума къ божественному, много даетъ слъдующее разъясненіе ІІфлейдерера <sup>1</sup>).

"Истина лежить посреди между двумя крайними направленіями: между супранатурализмомъ и узкимъ раціона-

<sup>1)</sup> Pfleiderer. Religions philosophie auf geschichtlicher Grundlage. 1884, II, S. 632.

лизмомъ. Супранатурализмъ правъ въ томъ, что истина дается черезъ религіозный опытъ, чрезъ фактъ высшей, соединенной съ Богомъ жизни, но его ошибка заключается въ томъ, что онъ видитъ истину въ томъ образъ, который служитъ лишь случайной формой или выраженіемъ для извъстнаго религіознаго одушевленія. Но и раціонализмъ ошибается въ томъ, что онъ игнорируетъ то зерно живой религіозной истины, которая сокрыта подъ символической формой догматическихъ образовъ". Изъ этого Пфлейдереръ дълаетъ тотъ выводъ, что религія не совпадаетъ съ тъмъ образомъ, который воплотился въ извъстномъ догматъ, и что слъдуетъ различать внъшній образъ и сущность дъла, а именно религіозное одушевленіе.

Это разъяснение Пфлейдерера обусловлено извъстной свойственной этому писателю точкой эрвнія, а именно въ дълъ религіи онъ возвышаеть нравственный элементь надъ элементомъ созерцательнымъ или спекулятивнымъ. Но какъ бы то ни было, последняго никакъ нельзя исключить изъ моментовъ возвышенія души къ Богу и следовательно, подобно всемь другимъ моментамъ, и этотъ последній также имъетъ законное право на существование и даже, въ тъхъ случаяхъ, когда умственная спекуляція дъйствуєть по нормальнымъ законамъ сознанія и согласуется съ требованіями логики, какъ напр. при созерцаніи идей-образовъ, въ отличіе отъ такъ называемаго мистическаго погруженія души въ абсолютное у мистиковъ сердца, въ родъ Бернарда Кирвосскаго или Ричарда изъ аббатства Св. Виктора, въ этихъ опредвленныхъ случаяхъ нвтъ основаній не довврять такому образному мышленію, и, наобороть, следуеть съ известной точки эрвнія находить здвсь работу того универсальнаго разума, который действуеть подобнымъ же образомъ и въ художественномъ созерцаніи, и въ математическихъ построеніяхъ.

Слъдовательно, если вовзратиться къ вышесказанному о необходимости различія между внутреннимъ опытомъ, внутренними религіозно-нравственными переживаніями, съ одной стороны, и умственнымъ созерцаніемъ, съ другой стороны, или тъмъ, что въ заглавіи нашего очерка мы назвали внутреннимъ созерцаніемъ, то, очевидно, признавая полную необходимость при возвышеніи души къ высшему, безко-

нечному міру-въ богатствъ и разнообразіи внутренняго опыта, а также и въ очищении и нравственномъ просвъщеніп всего того, что во внутреннемъ опыть будеть дано,слъдуеть отделить отъ этого момента моменть собственно созерцательный. Этоть последній моменть должень быть названъ также внутреннимъ въ томъ смыслф, что появляющиеся при этомъ образы одухотворяются и оживляются сознаніемъ подъ вліяніемъ внутреннихъ переживаній и безъ послъднихъ утратили бы всякое значеніе. Лишь сознавая себя во внутреннемъ опытъ, какъ субъекта-дъятеля, и лишь научившись въ этомъ опытъ цънить благо, истину и красоту, какъ бы ощутивши въ себъ ихъ присутствіе, сознаніе, не отръшаясь отъ свойственныхъ ему формъ мышленія, и строитъ такіе образы, которые соотв'ятствують образамъ внешней дъйствительности, но эти образы оказываются уже воплотившими въ себъ извъстныя идеи и скрывающими подъ собой богатое и неисчерпаемое символическое значение въ видъ живого религіозно-нравственнаго одушевленія.

Въра и разумъ, наука и религія въ этомъ случат не соперничають и не стремятся взаимно подорвать свое значеніе, но согласуются, или, лучше сказать, говоря словами Чичерина, философское мышленіе приготовляеть человъка къ болъе полному религіозному общенію съ Богомъ, ибо полнота общенія зависить оть полноты пониманія. Подобно тому, какъ приближаемся мы къ абсолютному чрезъ моменть нравственно-практическій, совершенно такъ же и въ полномъ соотвътствіи и сообразности съ этимъ практическимъ моментомъ, сближаетъ насъ съ абсолютнымъ и моментъ теоретико-спекулятивный. По върному замъчанію Чичерина 1), "когда утверждають, что человъкъ не въ состояніи собственнымъ разумомъ познавать абсолютное, то исторія философіи служить фактическимъ доказательствомъ противнаго. Какъ только человъческій разумъ приходить къ самосознанію, такъ онъ необходимо ставить себъ вопросы о верховныхъ началахь бытія, и разрешеніе этихь вопросовь составляеть висшее содержаніе науки въ теченіе всей исторіи человъчества... Развитіе идеи абсолютнаго въ человіческомъ совнаніи указываеть на присутствіе въ человъкъ абсолютнаго <u>Grander Call Contains and Caller of the Containing Con</u>

Омена) Чичеринъ! Наука и религія, стр. 78, 80. По вере да подата

начала... Идя отъ относительнаго къ относительному, мы никогда не дойдемъ до абсолютнаго. Это тоже самое, что и понятіе о безконечномъ. Если бы мы не имъли его непосредственно изъ другого источника, мы бы никогда до него пе дошли".

Выдъляя религіозную спекуляцію изъ всего сложнаго состава настроеній, одушевляющихъ душу въ моментъ возвышенія къ божественному, не слъдуеть, въ то же время, забывать и о связи и внутреннемъ родствъ этихъ состояній. Олицетвореніе и одухотвореніе внъшней дъйствительности сами по себъ не имъли бы никакого значенія: идеи—образы и воплощеніе абстрактовъ является въ отвъть и вслъдствіе внутреннихъ запросовъ духа, и въ этомъ именно, повторяемъ, и заключаются ихъ цънность и значеніе для философскаго въдънія.

Эта связь двухъ указанныхъ моментовъ въ жизни души, между прочимъ, такъ характеризуется Паульсеномъ 1): "для человъка, поскольку онъ обладаетъ не одной только головой, но и сердцемъ, является неизбъжнымъ, чтобы онъ относился къ дъйствительности, выбирая и оцънивая, и затъмъ въ томъ, что онъ выбралъ, видълъ бы существенное и собственно дъйствительное. Такъ мы относимся къ представленію о какой нибудь личности; сердце подсказываеть намъ, что она такое собственно по ея истинному существу; такъ мы относимся къ народу, такъ мы относимся къ вещамъ вообще". Ту же мысль, но въ болъе образной формъ и въ примъненіи къ роли идеализированія всего матеріальнаго и всей внушней дуйствительности, передають слудующія слова изследованія II. Соколова о вере" 2): "мы теряемся въ этомъ океанъ неизвъстнаго и только въра въ высшіе и неземные ндеалы можеть спасать насъ среди жизненныхъ кораблекрушеній. Дать торжество этимъ идеаламъ въ нашей душь, «дълать ихъ путемъ геронческихъ усилій мысли и воли самыми живыми и яркими идеями нашего сознанія, увъровать въ нихъ и жить для нихъ-вотъ высшая цёль человёческаго существованія. Надъ обманчивымъ миражемъ чувственнаго міра и надъ невъдомою намъ дъйствительностью вещей мы должны создать себъ иную, высшую дъйствительность,

<sup>1)</sup> Паульсенъ. Введеніе въ философію, 1899, стр. 241.

<sup>2)</sup> Вопросы Философіи и Психологіи, кн. 64, стр. 1361—1362.

способную озарить лучами въчности темный горизонтъ нашей временной жизни. Безъ въры въ эту идеальную дъйствительность нашъ разумъ былъ бы осужденъ на безпріютное скитаніе во тьмъ противоръчій, а сердце на безысходныя страданія".

Выше мы указывали, что съ такой идеализаціей дъйствительности совершенно не согласуется логическій или абстрактный монизмъ; его мъсто, по нашему мнънію, долженъ занять монизмъ живой и одушевленный, или такъ называемый идеалистическій пантеизмъ. По этому поводу необходимо нъсколько остановиться на томъ, почему пантеистическая точка эрвнія вообще умвстна въ данномъ случав болве, чвмъ теистическая. Казалось-бы, последняя точка зрвнія наиболве соотвътствовала бы тому воззрвнію, что сознаніе олицетворяеть внішнюю дійствительность и видить въ ней такого же приблизительно субъекта дъятеля, какимъ оно представляется само себъ. Между прочимъ, въ этомъ именно и принято видъть противоръчіе теизма и пантеизма. По словамъ Геффдинга 1), это есть споръ о томъ, "возможно ли называть божество-какъ его понимаетъ религія на высшей стадін развитія—личнымъ существомъ. Происхожденіе конфликта состоить въ следующемъ. Съ одной стороны, понятіе личности идеализируется и расширяется, благодаря чему, въ концъ концовъ, на сцену выступаетъ... представленіе самопричины. Съ другой стороны, оспаривается возможность называть личностью существо, создающее изъ себя всъ свои элементы, не знающее никакого дъйствительнаго сопротивленія и, следовательно, не способное ни бороться, ни стремиться, ни надвяться". Между твмъ, "Божество должно быть болве, чвмъ только личностью, если мы понимаемъ подъ нимъ принципъ единства всего сущаго... У насъ нътъ данныхъ для опредъленія предполагаемой основы всъхъ вещей, ибо основа эта, какъ таковая, не можетъ быть охарактеризована ни одной изъ техъ формъ бытія, которыя указываеть намъ опыть".

Если посмотръть на этотъ споръ съ точки зрънія философіи, а не религіи, разума, а не въры,—то не можетъ быть сомнънія въ томъ, что пантеистическая точка зрънія

<sup>1)</sup> Геффдингъ. Философія религіи, стр. 85, 86.

окажется единственно подходящей. Не отвергая тензма, въ немъ слъдуетъ все же видъть религіозное, а не философское міросозерцаніе, ибо теистическое міросозерцаніе исходитъ изъ тъхъ возэрьній, которыя выше человьческаго разумьнія и представляють изъ себя непостижимую тайну, въ которую нравственное сознаніе обязываетъ всякаго человъка върить и которая лишь отчасти можетъ быть истолкована. Слъдовательно, не касаясь религіозной догмы и въруя сердцемъ въ теистическое міровозэрьніе, съ точки зрънія разума все же естественнымъ является—подвергать это міросозерцаніе тому или другому истолкованію. Между прочимъ, какъ говорили мы по другому поводу, и Мальбраншъ, желая изъяснить безграничность Вожію, истолковываль эту идею при посредствъ чисто пантепстическаго міровозэрьнія.

По его словамъ, "божественная сущность находится всюду, не только во вселенной, но и безпредельно за границами ея, ибо не Богъ содержится въ своемъ твореніи, но Его твореніе въ Немъ содержится и сохраняется всемогущимъ дъйствіемъ Его сущности. Въ Немъ и чрезъ Него и мы получаемъ жизнь и движеніе, по выраженію апостола: "пбо мы Имъ живемъ и движемся и существуемъ" 1). (Дъянія, XVII, 28). Эти противоръчія въ спорт тензма съ пантензмомъ отпадаютъ, если къ этому спору подходить съ гносеологической точки эрвнія, и въ частности исходя изъ положенія объ умственномъ созерцанін. Последнее въ такомъ случав оказывается не мистическимъ погруженіемъ въ безконечность, причемъ стиралась бы всякая граница между субъектомъ и объектомъ, а неизбъжно связаннымъ съ законами сознанія олицетвореніемъ, которое при истолкованіи всякаго бытія прежде всего основывается на внутреннемъ опытъ и вслъдствіе этого не можеть примкнуть ни къ матеріализму, ни къ спиритуализму, въ виду ихъ односторонностей, и останавливается на пдеалистическомъ пантеизмъ.

Этоть последній видь пантеизма должно отличать оть другихь его разновидностей. Терминь "идеалистическій" указываеть на его происхожденіе, а не на заключительныя положенія. Идеализируя внешнюю действительность, онъ не

<sup>1)</sup> De la récherche de la vérité, p. 278.

отождествляеть ее съ идеальнымъ міромъ и не отвергаеть внашняго міра, какъ таковаго, но ищетъ истины именно въ единствъ матеріальнаго съ идеальнымъ, предполагая, что въ основаніи конкретной соотносительности, взаимодійствія "я" и "не-я", субъекта и объекта-лежитъ нъкоторое универсальное всеединство духа съ его противоположностью, мысли съ реальнымъ бытіемъ. При этомъ, въ своемъ одухотвореніи матеріальнаго міра и олицетвореніи его, этотъ пантеизмъ видитъ единственно доступныя нашему сознанію формы пониманія сущаго, не приписывая этимъ формамъ пониманія абсолютнаго значенія въ ихъ односторопности и отвлеченности. Слъдовательно, этотъ идеалистическій пантензмъ болъе всестороненъ, чъмъ напр. пантензмъ натуралистическій, который видить въ внешней природе эквиваленть понятія Бога, или спиритуалистическій, согласно которому Богъ есть внутреннее бытіе міра или душа міра.

При такомъ пониманіи діла идеалистическій пантензмъ можеть быть согласовань и съ христіанскимъ в вроученіемъ, не затрагивая истинпости теизма, какъ религіознаго міросозерцанія. Различіе въ способахъ философскаго міроистолкованія является въ этомъ отношеніи лишь въ зависимости оть того, въ чемъ главнымъ образомъ нашъ разумъ видитъ откровеніе Везконечнаго. По отношенію же къ христіанству умъстно напомнить слъдующія черты его, указанныя Пфлейдереромъ 1): "если идущая отъ библейскихъ пророковъ и апостоловъ христіанская религія обнаруживаетъ не только безграничное стремленіе къ распространенію, но и способность такъ близко входить въ жизнь народа, что она продолжаетъ рости вмъстъ съ ростомъ народа, воспринимаетъ въ себя лучшіе элементы духовной жизни этого народа, ассимилируеть ихъ съ собой, такъ что сама обогащается новыми идеями и вследствіе этой внутренней жизненности оказывается въ состояніи счастливо отдёлываться отъ неправильностей и извращеній, бывающихъ ей также свойственными и выходить изъ всякаго кризиса еще юнже и кръпче: если это показываетъ намъ исторія, то это есть очевидно блестящее и неопровержимое доказательство един-

<sup>1)</sup> Pfleiderer. Religions philosophie auf geschichtlicher Grundluge. II, 660-661.

ственнаго въ своемъ родъ превосходства христіанства надъ другими религіями".

Какъ одинъ изъ опытовъ идеалистическаго пантеизма, въ статъв, посвященной философіи Мальбранша 1) мы приводили ученіе Мальбранша, причемъ разбирали его съ исторической точки зрвнія. Въ настоящемъ очеркв мы пытались указать на тв элементы въ этой философіи идеалистическаго пантеизма, которые могутъ имвть и общее философское значеніе, и въ частности остановились на внутреннемъ созерцаніи.

Что касается до философіи Мальбранша въ частности, то, возвращаясь къ ней въ итогъ нашего очерка, слъдуеть отмътить, что, не взирая на всъ непослъдовательности и смъшенія понятій, Мальбраншъ своей системой много сділаль для объединенія христіанскаго міропониманія съ наукой и философіей. Этого значенія его философіи невозможно отрицать ни въ какомъ случав: если уже Отцы Церкви должны были дать христіанскому ученію научный видъ при помощи терминовъ греко-римской философіи, то тымь болье необходимо это было сдълать въ XVII въкъ, эпохъ пробужденія европейской науки и освобожденія философіи отъ средневъковаго преданія. Имъя въ виду вышеуказанную жизненность христіанскаго ученія, следуеть признать и современное значеніе философіи Мальбранша, какъ опыта выразить христіанское міропониманіе въ научно-философскихъ exritrhou.

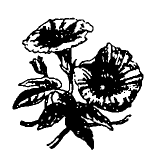
Въ этой системъ нашли себъ выраженіе слъдующіе элементы христіанскаго міросозерцанія: въра въ возможность "видъть Бога", затъмъ ученіе о "Логосъ" или божественномъ Словъ, возвъстившемъ міру истину, и наконецъ положеніе о томъ, что Богъ есть то, чъмъ мы "живемъ, движемся и существуемъ". Всъ эти положенія приняли у Мальбранша философскую форму: видъніе Бога вылилось въ форму "созерцанія Бога", причемъ Божество представлено въ видъ "вмъстилища душъ", которыя суть модификаціи божественной духовности; ученіе о божественномъ Логосъ формулируется въ видъ ученія о всеобщемъ Разумъ и идеальномъ Свътъ, просвъщающемъ душу всякаго человъка, и

<sup>1)</sup> Объ источникахъ философіи Мальбранша. Журналъ "Министерства Народнаго Просвъщенія". 1904 г., № 9.

это ученіе о внутренней присущей сознанію истинъ привело къ положенію объ умозримой, умоностигаемой протяженности или идеальномъ протяженіи, какъ основъ всего сущаго. Затъмъ, христіанское ученіе о Богь—вседержитель, полнотъ всего сущаго, вершитель судебъ міра формулировано Мальбраншемъ въ видъ ученія объ автоматизмъ природы, механически слъдующей постоянному, искони свойственному ей порядку и дъйствующей самостоятельно помимо всякаго вмъшательства извнъ.

Поскольку Мальбраншъ передалъ эти христіанскія иден въ философскихъ понятіяхъ, они стали достояніемъ науки. Съ этой именно точки зрвнія слвдуетъ разсматривать и вообще вопросъ о пантеизмв въ отношеніи къ христіанскому ученію, отдвляя религіозное міропониманіе отъ твхъ философскихъ опредвленій, которымъ можно его подвергнуть и въ которыхъ въ частности находитъ научное выраженіе христіанская истина.

П. Вознесенскій.



# ИЗВЪСТІЯ и ЗАМЪТКИ по Харьковской епархіи.

15 Сентября

**№** 17

1911 года.

Содержаніе. Пріємъ у Высокопреосвященнаго Арсенія.—Къ свъдънію духовенства.—Протоколь миссіонерскаго Събада духовенства 1 и 2 округовъ Валковскаго убада въ слободъ Огульцахъ, 1 іюня 1911 г.— Епархіальныя навъщенія.—Отъ канцелярін Совъта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища объясненіе.

Ī.

## ПРІЕМЪ

должностныхъ лицъ, просителей и другихъ посѣтителей у Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіепископа Харьковскаго.

Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископъ Харьковскій и Ахтырскій, принимаеть должностныхъ лицъ духовнаго въдомства по понедъльникамъ въ 10 час. утра; просителей и другихъ лицъ, имѣющихъ къ нему надобность, по вторникамъ и пятницамъ отъ 11 час. утра до 1 ч. по полудни.

#### Къ свъдънію духовенства.

Отъ Предсъдателя состоящаго подъ Августъйшимъ почетнымъ предсъдательствомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Михаила Александровича Комитета по сбору пожертвованій на сооруженіе храма-памятника на поль Лейпцигскаго сраженія.

Отношение на имя Его Высокопреосвященства.

Ваше Высокопреосвященство

Высокочтимый Архипастырь!

Съ Высочайшаго соизволенія учреждень состоящій подъ Августвинимь почетнымь предсъдательствомъ Его Императорскаго Высочества Великаго Князя Михаила Александровича Комитеть по сбору пожертвованій на сооруженіе храма-памятника надъ могилой 22 тысячъ русскихъ воиновъ, павшихъ въ бою подъ Лейпцигомъ. 4—7-го октября 1813 года.

Національный памятникъ на могилѣ германскихъ воиновъ почти заканчивается и открытіе его послѣдуеть въ столѣтній юбилей этой битвы въ 1913 г.

Долгь русскихъ почтить своихъ, погибшихъ въ бою, воиновъ сооружениемъ храма, хотя бы и скромнаго по размърамъ. Но и на такой храмъ нужно 200.000 рублей, собрано же 46.000 руб.

По особому ходатайству Его Императорскаго Высочества Великаго Князи Михаила Александровича, Святьйшій Правительствующій Сунодь опредъленіемь оть 4-го сего іюли разрышиль произвести для усиленія средствъ Комитета сборь пожертвованій во всёхъ церквахъ Имперіи въ текущемъ 1911 году 26 сентября въ день Св. Апостола Іоанна Богослова за литургіей, а въ 1912 и 1913 г.г. въ первый воскресный день послѣ Св. Крещенія, т. е. 8-го января 1912 года, за литургіей же, о чемъ и сообщено Синодальнымъ указомъ оть 4 іюля 1911 года, напечатанномъ въ № 29 Церковныхъ Въдомостей оть 16 іюля сего года.

Приступая нынѣ къ организаціи этого сбора, я позволяю себѣ съ соизволенія Его Императорскаго Высочества Августѣйшаго Почетнаго Предсѣдателя обратиться прежде всего къ Вашему Высокопреосвященству съ почтительнѣйшей просьбою благословить доброе дѣло сооруженія храма на костяхъ воиновъ, погибшихъ въ сраженіи, и не отказать въ Вашемъ благосклонномъ и высокопросвѣщенномъ содѣйствіи къ благопріятному осуществленію вышеупомянутаго сбора.

Вмёстё съ тёмъ Комитеть, полагая въ непродолжительномъ времени обратиться съ соотвётствующими сему дёлу воззваніями ко всёмъ благочиннымъ и настоятелямъ церквей и монастырей, всепо-корнёйше просить Ваше Высокопреосвященство, въ видахъ успёшности предстоящаго въ самомъ непродолжительномъ времени сбора и устраненія какихъ-либо при этомъ недоразумёній, не отказать въ зависящемъ распоряженіи подтвердить состоявшееся объ этомъ сборів опредёленіе Св. Синода, вмёстё съ просьбою Комитета о содійствіи этому сбору, особымъ объявленіемъ духовенству епархіи, черезь напечатаніе въ Епархіальныхъ Вёдомостяхъ и всё таковые сборы направлять Начальнику Генеральнаго Штаба, Петербургь, Дворцовая площадь, 10.

Поручая себя молитвамъ Вашего Высокопреосвященства, честь имъю быть съ глубочайшимъ почтеніемъ покорнъйшимъ слугою.

Искренно и глубоко преданный Я. Жилинскій.

На семъ отношеніи послѣдовала резолюція Его Высокопреосвященства такая: "1911 г. августа 16. Въ Консисторію для распоряженія. А. Арсеній.

# Протоколъ миссіонерскаго Съѣзда духовенства 1 и 2 округовъ Валковскаго уѣзда въ слободѣ Огульцахъ, 1-го іюня 1911 года.

Събздъ, состоявшій изъ 1 протоіерея, 30 священниковъ и 2 діаконовъ, подъ предсъдательствомъ епархіальнаго миссіонера Льва Захаріевича Кунцевича и при участіи помощника миссіонера священника о. Өеодора Сулимы и уъзднаго миссіонера, свящ. о. Михаила Николаевскаго, постановиль о желательности осуществленія слъдующихъ мѣропріятій:

1. Учреждение по встяль округамь должности "миссіонераревнителя". На сію должность единогласно избраны для 1-го округа священникь села Высокополья Лаврентій Өетисенко, для 2-го округа священникь села Караванска Іоаннъ Камышанъ.

Постановили: просить епархіальнаго миссіонера представить означенныхъ кандидатовъ на утвержденіе Его Высокопреосвященства.

- 2. Признали желательнымъ съ миссіонерской цѣлью устраивать групповые съѣзды духовенства, для чего использовать пріѣздъ въ приходъ миссіонеровъ съ оповѣщеніемъ окрестнаго духовенства для присутствованія на бесѣдахъ и соборнаго совершенія торжественнаго богослуженія.
- 3. Признали необходимымъ устройство въ г. Валкахъ научноапологетическихъ чтеній, приглашая для сей цёли тёхъ лекторовъ, которымъ предлагаетъ читать Озерянское Братство. Расходы по устройству лекцій принять на средства м'єстнаго Отделенія Братства.
- 4. Признали необходимымъ веденіе религіозно-нравственныхъ чтеній для народа въ г. Валкахъ, Н.-Водолагь и Коломакъ.
- 5. Постановили выразить глубокую благодарность и признательность епархіальному миссіонеру г. Кунцевичу за изданіе имъжурнала "Ревнитель". Журналь этоть выписать въ каждый приходъ на личный счеть.
- 6. Докладъ о. увзднаго миссіонера священника М. Николаевскаго одобрить и принять къ свъдънію. Мёры, рекомендуемыя имъ, признать очень эксплательными. За докладъ выразить благодарность.

(Слюдують подписи).

#### Епархіальныя извъщенія.

### 1) Объ опредъленіи на священноцерковнослужительскія мѣста.

- а) Діаконъ-псаломіцикъ Николаевской церкви, города Купянска, Николай *Бугуцкій* опредъленъ 28 августа на діаконское мъсто при Покровской церкви, слоб. Минковки, Валкозскаго уъзда.
- б) Псаломщикъ Троицкой церкви, слоб. Охочей, Зміевскаго убзда, Василій Мухинъ опредбленъ 28 августа на діаконское мъсто при Скорбященской церкви, села Богородичнаго, Изюмскаго убзда.
- в) Крестьянинъ Алексъй *Крамарев* опредъленъ 22 августа и. д. псаломицика къ Трехсвятительской церкви, слободы Ольшаной, Харьковскаго уъзда.
- г) Учитель церковно-приходской школы Владиміръ Смирнскій опредълень 29 августа на псаломіцицкое м'єсто при Николаевской церкви, города Купянска.
- д) Крестьянинь *Калинникъ-Дудникъ* опредълень 1 сентября и. д. псаломщика къ Вознесенской церкви, села Никольскаго, Изюмскаго увзда.
- е) Крестьянинъ Емельинъ Гончаровъ допущенъ 1 сентября къ исправленію должности псаломщика при Успенской церкви, слоб. Балаклеи, Зміевскаго уфяда.

#### 2) 0 перемъщеніи священно-церковно-служителей.

- а) Священникъ Іоанно-Богословской церкви, села Лубянки, Старобъльского уъзда, Алексъй Смирновъ перемъщенъ 28 августа на священническое мъсто при Успенской церкви, сл. Нижней Покровки того же уъзда.
- б) Псаломіцики церквей города Харькова: Благов'ященской— Иванъ Поповъ и Троицкой—Петръ Воронинъ перем'ящены 24 августа одинъ на м'ясто другаго.

#### 3) Объ увольненій за штатъ.

Псаломщикъ Успенской церкви, села Вольнаго, Богодуховскаго уъзда, Стефанъ *Христіановскій* уволенъ за штатъ 4 сентября.

#### 4) 0 смерти духовенства.

Священникъ Ахтырско-Богородичной церкви, слободы Бугаевки, Изюмскаго у $\pm$ зда, Григорій Eгоровъ умеръ 4 сентября.

## 5) Объ утвержденіи въ должности церковныхъ старостъ.

- а) Къ церкви сл. Тарановки, Зміевскаго убзда, утвержденъ 25 августа старостою кр. Михаиль Колиръ.
- б) Къ церкви сл. Старой Водолаги, Валковскаго увзда, утвержденъ 27 августа старостою князь Александръ Димитріевичъ Голицынъ.
- в) Къ церкви с. Глазуновки, Зміевскаго увзда, утвержденъ 27 августа старостою статскій совътникъ Александръ Лесевицкій.
- г) Къ церкви сл. Половинкиной, Старобъльскаго увзда, утвержденъ 2 сентября старостою кр. Филиппъ Горобецъ.
- д) Къ церкви с. Райгородка, Изюмскаго увзда, утвержденъ з сентября старостою кр. Антонъ Бълуха.
- е) Къ церкви с. Невскаго, Купянскаго увзда, утвержденъ 4 сентября старостою кр. Петръ Саввиновъ.
- ж) Къ церкви с. Ракитнаго, Валковскаго увзда, утвержденъ 7 сентября старостою кр. Игнатій *Левченко*.
- з) Къ Троицкой вновь устроенной церкви утвержденъ 8 сентибря старостою купецъ Иванъ Соколовъ.

### 6) Объ утвержденіи и. д. псаломщиковъ въ должности.

II. д. псаломщика Всѣхсвятской церкви, слоб. Вировъ, Сумскаго уѣзда, Арсеній Семейкинъ утвержденъ 12 августа въ должности псаломщика.

#### 7) Объ утвержденіи въ должности законоучителей.

- а) Священникъ церкви с. Малой Чернетчины, Сумскаго увзда, Іоаннъ Ситенко утвержденъ 25 августа въ должности законоучителя Ольшанскаго земскаго училища.
- б) Священникъ церкви Отраднаго, Волчанскаго убзда, Димитрій Краснокутскій утвержденъ 31 августа законоучителемъ Отрадненскаго и Олейниковскаго народныхъ училищъ.
- в) Священникъ Вознесенской церкви с. Кабанья, Купянскаго утвада, Григорій Жуковъ утвержденъ 1 сентября законоучителемъ мѣстнаго народнаго училища.
- г) Діаконъ церкви села Непокрытаго, Харьковскаго убзда, Өеодорт, Жуковскій утверждень 25 августа 2-мъ законоучителемъ мѣстнаго двухкласснаго училища.
- д) Священникъ Димитріевской церкви, города Харькова, Михаилъ Клячный утвержденъ 4 сентября законоучителемъ Харьковскаго городскаго приходскаго училища имени Жуковскаго.

#### 8) О присоединеній къ православію.

- а) Священникомъ Харьковской Озерянской церкви Михаиломъ Юшковыль присоединена 18 августа къ православію чрезъ таинство св. муропомазанія дочь германской подданной дівицы Маріи Штейнбахъ—Марія 2 літь и 3 місяцевъ.
- б) Священникомъ церкви сл. Верхняго Салтова, Волчанскаго увзда, Іоанномъ *Цанкратьевыль* присоединены къ православн. церкви чрезъ св. крещеніе двти крестьянъ штундистовъ—Михаилъ *Кравченко* и Григорій *Поповъ*, оба но 5 лвтъ отъ рожденія.
- в) Священникомъ Троицкой церкви, с. Кременной, Купянскаго ужзда, Митрофаномъ Смирнскимъ присоединенъ 7 августа къ православію кр. Косьма Мацегоръ, пребывавшій въ секть "Новый Израиль".

#### 9) Объ утвержденіи должностныхъ лицъ.

Священникь Мироносицкой церкви, слоб. Ново-Въленькой, Старобъльскаго убзда, Симеонъ *Ковалсвскій* утверждень 1 сентября депутатомъ 3 окр. того же убзда.

#### 10) Вакантныя мѣста.

#### а) Священническія.

При Іоанно-Богословской ц., села Лубянки, Староб. у. "Ахтырско-Богородичной ц., сл. Бугаевки, Изюмскаго у.

#### н б) Исалолицицкія.

При Іоанно-Златоустовской церкви, Харьк. Земледѣльческ. Училища. "Успенской ц., с. Вольнаго, Богодуховскаго у.

### Отъ канцеляріи Совѣта Харьковскаго Епархіальнаго женскаго училища объясненіе.

Въ спискъ воспитанницъ Училища, напечатанномъ въ 14-мъ № журнала "В. и Р.", *Ковалева* Ольга, воспитанница 3-го нормальнаго класса, помъщена въ числъ недопущенныхъ къ экзамену по *недоплика*, между тъмъ за ней таковой не числилось, а ей была назначена только переэкзаменовка.

 $\Pi$ .

Содержаніе. Церковность и народность, какъ устои нашего богослужебнаго пъція. (Окончаніе). К. Шебатинскаго.—Миссіонерскій листокъ. Мъры борьбы съ сектантствомъ. Свящ. М. Николаевскаго.—Епархіальная кроника.—Посъщеніе Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвященнъйшимъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, Харьковской Духовной Семинарім.—Иноепархіальный отдъль.—Вългородскія торжества.—Къ свъджнію отцамъ завъдующимъ и учащимъ церковныхъ школъ.—Къ открытію Православнаго Комчатскаго Братства.—Тульское духовенство въ борьбъ съ пьянствомъ.—Разныя извъстія и замътки.—Мъняется ли климатъ Европы?—Гражданскія крестины во Франціи.—Объявленія.

# **Церковность и народность, какъ устои нашего** богослужебнаго пѣнія.

(Окончаніе) ").

III.

#### Практическіе выводы изъ нашей статьи.

Въ заключение намъ-бы хотълось сказать нъсколько словъ о мърахъ, необходимыхъ для улучшения постановки церковнаго пъния въ нашей деревнъ.

Крестьяне нашей Харьковской епархіи очень охочи до хорового пфнія, и очень рфдко можно встрфтить деревию, гдф не было-бы хора при церкви: они всегда ассигнують съ удовольствіемъ изъ своихъ скудныхъ "животовъ", малую толику, на содержание этого хора. Среди нихъ намъ приходилось наблюдать такихъ завзятыхъ меломановъ, которые, по выходъ изъ храма, принимались за критику пропътой херувимской или концерта и при этомъ обнаруживали удивительно-точную музыкальную память. Многіе изъ нихъ даже знаютъ (и щеголяютъ этимъ) авторовъ и №№ исполняемыхъ хоромъ партесныхъ произведеній (что, впрочемъ, не представляетъ большой диковинки, въ виду скудости нашей провинцін!). церковно-певческого репертуара въ Часто во время вечернихъ прогулокъ на каникулахъ мнф, въ бытность еще студентомъ академін, доводилось слышать

<sup>\*)</sup> См. ж. "В п Р.", от. Извъстій и Замътокъ № 16 за 1911 г.

на своей родинъ-въ сл. Жигайловкъ, Ахтырскаго увада, ниввшей издавна хорошо организованный, благодаря стараніямъ моего неутомимаго отца, хоръ, какъ не имъвшіе никакого отношенія къ этому хору деревенскіе "парубки" распъвали "Хваните" Львова и "Благослови, душе моя. Господа" Литинскаго, причемъ довольно правильно передавали усвоенныя ими по наслышкъ мелодіп. Но музыкальныя наклонности нашей деревни, столь легко объясняемыя общей пвручестью и музыкальностью малороссовъ, вследствіе невысокаго уровня умственнаго развитія нашихъ крестьянъ, а также отсутствія у нихъ всякаго музыкальнаго вкуса, не находять себъ достойнаго высоких задачь церковно-партеснаго пвнія воплощенія, потому, обращаясь къ двиствительности, мы находимъ массу вопіющихъ непормальностей въ постановкъ хорового богослужебнаго пънія въ нашей провинціи. Прежде всего, нужно сказать, что во глав'в большинства нашихъ деревенскихъ хоровъ стоятъ "малонскуснін мастера пънія": это обыкновенно или псаломинки, по самому своему служебному положенію мнящіе себя знатоками пвнія, или бывшіе заурядъ-хористы, благодаря нвкоторому навыку къ чтенію нотъ, "выскочившіе" въ регента. Что это за регента, можно видъть изъ того, что, не имъя никакого представленія о музыкальной терминологіи, они все свое назначение видять въ томъ, что бы "отбить" правильно руку или тактъ и "оглушить" невзыскательную публику массивностью, "громогласіемъ" исполненія! Такіе регента не въ состояній привить хорошаго музыкальнаго вкуса въ средъ нашихъ мужичковъ, для которыхъ и пъніе-то по нотамъ-не партесное пъніе, если хоръ гдъ-нибудь "не двинетъ" во всю мочь здоровыхъ крестьянскихъ легкихъ. Такъ, крестьянамъ моей родины особенно нравилось, когда на пасхальной заутрени, въ самый разгаръ сонливости и дремоты, одольвавшихъ мужичковъ, хоръ эффектно выкрикивалъ "Сей нареченный". Вообще всякое fortissimo съ обрывомъ необыкновенно умиляеть душу нашихъ доморощенныхъ меломановъ, которые, если это fortissimo особенно удается (почему-то особенно популярно среди крестьянъ, такъ называемое, архіерейское "И всвхъ, и вся") и ствны храма дрожать отъ волнообразныхъ сотрясеній возцуха, весело ухмыляются и, по окончаніи богослуженія, перебрасываются между собой самыми лестными замъчаніями по адресу, хора, въ родъ слъдующихъ: "Оце такъ двінули!... оп, як гарно гаркнули!.. оце так проспівалі, ажно духъ сперло!.. Какъ-то разъ, въ бытность еще воспитанникомъ Семинаріи, я привезъ домой въ гости одного своего коллегу, обладавшаго необыкновенно мощнымъ, по-истинъ, оглушительнымъ басомъ, который сразу же съ перваго "выхода" пленилъ крестьянъ, заглядывавшихъ въ моменты сольныхъ "выступленій" моего гастролера прямо-таки въ роть своему фавориту (а роть этоть быль-таки довольно внушительныхъ размъровъ!). Понятно, что такіе регента, какъ указанные нами выше, состоя на жалованьи у сельскаго общества и являясь такимъ образомъ простыми наемниками, всецвло угождаютъ и потворствують грубымь вкусамь и требованіямь своихъ "господъ". И, действительно, намъ известны случаи, когда болве или менве понимающие толкъ въ церковномъ пвніи. регента, желавшіе провести реформу въ постановкъ церковнаго пфнія или платились своей карьерой, и крестьяне показывали имъ, выражаясь летописнымъ языкомъ, "путь чисть", или бросали, руководствуясь пословицей "одинъ въ полъ-не воинъ", свои "благіе порывы" и возвращались къ безопасной и болве популярной рутинв. Замвчательно, что "порывы" новаторовъ не всегда паходили для себя поддержку и одобреніе даже у лицъ, прежде и больше всего долженствующихъ быть стражами церковнаго благолёнія, а также являющихся по самому образовательному своему цензу наиболъе компетентными контролерами надъ церковнопъвческимъ репертуаромъ нашей провинцін, у нашихъ сельскихъ батюшекъ. Это прискорбное явленіе находитъ для себя прямое объяснение или въ массовой инертности нашего духовенства, къ сожалвнію, не всегда рышающагося на борьбу съ ръзко выраженной оппозиціонностію прихода, или въ недочетахъ постановки преподаванія церковнаго пънія въ семинаріяхъ вообще, гдв церковное пфніе въ загонв, пренебреженіи у воспитанниковъ и гдф исторія церковнаго пфнія проходится на-спъхъ и кое-какъ (въ одномъ классъ) и безъ всякаго критическаго анализа самыхъ партесныхъ произведеній разныхъ музыкальныхъ школъ... Отсюда, получается то, что провинція наша до сихъ поръ находится въ "итальянскомъ плъненін", и, если вы какому-нибудь батюшкъ

скажете, что Ведель и Бортнянскій-вовсе уже не такіе могикане церковной гармоніи, что есть лучшіе и притомъ болве національные духовные композиторы, то онъ, по всей въроятности, сочтетъ васъ глубокимъ невъждою въ вопросахъ церковнаго пънія и даже обидится, словно вы его за живое оскорбили, если вы будете упорно доказывать неосновательность аксіоматической для него истины. Правда, новъйшіе композиторы, и особенно Архангельскій, уже начинають мало-по-малу пропикать въ репертуаръ нашихъ церковныхъ хоровъ въ провинціи, но, во первыхъ, исполненіе иронзведеній этихъ композиторовъ представляетъ собою во многихъ случаяхъ уму-непостижимое коверканье, глумленіе надъ партитурой этихъ произведеній, а, во-вторыхъ, сущности и особенностей этого новъйшаго направленія въ исторіи нашего церковнаго партеса провинція наша такъ-таки и не постигла еще... Когда одинъ регентъ-интеллигентъ по-«тавилъ впервые въ своей церкви "Милость мира", № 6 (заупокойное) Архангельскаго и его же "Слава въ вышнихъ Богу", то настоятель этой церкви, вмъсто благодарности и похвалы, замътилъ ему послъ литургін: "Что это вы вздумали сегодня кого-нибудь хоронить въ церкви?.. Этакъ вы совсвиь отвадите народь оть церкви"!.. Кромв этого, нужно сказать, что многіе деревенскіе регента даже плохо читають ноты и вследствіе этого заполняють партитуру исполняемаго партеса всевозможными собственными измышленіями и "кольнами" (мы знаемъ одного регента, разучивающаго свой хоръ даже подъ граммофонъ!), что имъ особенно по вкусу. Вообще желаніе стать композиторомъ, сочинить свое собственное вокально-музыкальное произведеніе, -- манія многихъ нашихъ "мусикійскихъ ділъ" деревенскихъ маэстро. Въ моемъ любительскомъ хоръ на родинъ на время моего отсутствія быль замістителемь одинь довольно способный мужичокъ, который въ первый же мой прівздъ изъ академіи, спустя всего-на-всего три мъсяца послъ самостоятельнаго вступленія въ должность, угостиль меня заупокойнымъ "Господи помилуй" собственной композиторской стряпни...

Въ рукописныхъ сборникахъ своихъ нотъ эти неугомонные искатели композиторской репутаціи неръдко ставять даже надъ списанными ими у кого-нибудь композиціями свое имя, отчего въ этихъ рукописяхъ можно встрътить совершенно неизвъстныя музыкальному міру фамилін Щербаковыхъ, Ильиныхъ, Яресекъ, Выдръ, Макаровыхъ, Борщей и т. п. А сколько самыхъ забористыхъ живописныхъ названій разныхъ пъснопъній попадается въ этихъ манускриптахъ: и "Господи помилуй" Шедрівка, и, Херувимская, раздирательная, и "Милость міра" съ чердака, и "Милость мира" театральное! Въ довершение всего, въ этихъ рукописяхъ (печатныхъ ноть, хотя они присланы Св. Сунодомъ въ каждую церковь, наша провинція, за немногими исключеніями, не признаеть!) часто можно найти массу отступленій отъ оригинала даже извъстнъйшихъ классическихъ музыкально-вокальныхъ твореній, а часто даже слова поемаго текста навращаются до нелвпости ("Господь салавофъ", "Слава ва вышнихъ Богу", "Христосъ аниська экниканоръ"). Ясно, что при такомъ способъ нотописанія исполненіе данной пьесы пріобрътаеть въ глазахъ свъдущихъ въ церковномъ пъніи людей характеръ простой каррикатуры и жестокой иронін надъ произведеніями даже подлинныхъ, и часто великихъ, духовныхъ композиторовъ! Наконецъ, нельзя не отмътить и того, что въ деревенскомъ общественномъ мнънін какъ-то укоренилось убъжденіе, что хоръ существуеть только для партеснаго пънія. Поэтому, простое пыніе въ провинціи-не въ почетъ и часто хоръ, за отсутствіемъ "главизъ" или главарей своихъ, затрудняется пропеть правильно или совсемъ портитъ и херувимскую придворнаго роспъва и простое "Милость мира". А гласы положительно, въ загонъ въ провинціи, такъ что ръдкій хоръ можеть стройно и "безъ скандала" пропъть стихиру даже по дьячковскому роспъву, представляющему помъсь кіевскаго и московскаго роситвовъ и самодержавно утвердившемуся въ пашей епархіи почти повсемъстно, не смотря на энергичное стараніе преосвящен. Амвросія и нынъ благополучно здравствующаго владыки вывести у насъ изъ употребленія этотъ нап'явъ и зам'янить его единообразнымъ московскимъ.

Нарисованная нами (далеко не веселая) картина состоянія церковнаго пінія въ деревнів дышеть, конечно, пессимизмомь, но и теперь на темномъ фонів этой картины тамъ и сямъ мелькають огоньки, світлыя точки прилично поставленныхъ, подъ руководствомъ докъ-регентовъ и при ближайщемъ контролів со стороны прогрессивныхъ настоятелей хоровъ (изъ извъстныхъ намъ можно указать хоръ въ Мерефъ, Будахъ, Ольшаной, Григоровкъ Харьк. у., Боромлъ, Жигайловкъ, Котельвъ, Краснопольъ, Угроъдахъ, Ахт. у.). Это послъднее обстоятельство вселяетъ надежду на то, что при извъстныхъ условіяхъ можно вполнъ разсчитывать на окончательное пробужденіе нашей провинцій отъ музыкальной итальяноманій и застоя. А путями, ведущими къ этому пробужденію и вообще имъющими отношеніе къ улучшенію постановки церковнаго пънія въ нашей деревнъ, могутъ быть—на нашъ взглядъ—слъдующіе.

Во-первыхь, нужно поставить преподавание церковнаго пънія въ духовной семинаріи на ту высоту, которой оно заслуживаеть. Знаніе гласовъ московскаго роспъва должно быть музыкальнымъ катехизисомъ для семинаристовъ, призванныхъ въ будущемъ стать отвътственными, блюстителями церковнаго благочинія въ деревнъ. Теорія должна быть не одной сводкой сухихъ, мертвыхъ формулъ, а всякое правило теоріи должно быть всесторонне освъщаемо на практическихъ упражненіяхъ и задачахъ. Можно-ли имфть ясное представление объ обращенияхъ трезвучия, септакорда, о разрешеніяхь того и другого, о каденсіяхь и модуляціяхь, если добросовъстно не перелистать нотные образцы?- Исторія церковнаго пънія слишкомъ общирна для надлежащаго прохожденія въ одномъ шестомъ классв. Ее-бы следовало отнести на два класса: пятый и шестой, причемъ въ шестомъ классъпроходить только исторію церковнаго пінія въ Россіп. Но опять-таки исторія церковнаго пінія ничего не дасть уму воспитанниковъ, если изучение ея не иллюстрировать крианализомъ хотя-бы классическихъ образцовъ тическимъ этого пънія въ разныя эпохи. А такъ какъ теперь знаменная мелодія признана критеріемъ гармоническаго переложенія, то следовало-бы вводить семинаристовъ въ боле подробное и основательное разумъніе этой мелодіи.-Регентура теперь проходится въ пятомъ классъ, но надо-бы теоретически начинать изучение ея съ четвертаго класса объясненіемъ музыкальной терминологіи и основныхъ началъ контрапункта и управленія партесомъ, а практически необходимо ее проходить въ пятомъ и шестомъ классахъ, для чего посвящать особые часы въ томъ и другомъ классахъ (такъ сказать, практическіе уроки). Вотъ почему цълесообразно было бы увеличеніе вдвое количества уроковъ по церковному півнію въ пятомъ и шестомъ классахъ. Не мівшало бы также на этихъ практическихъ урокахъ регентуры дать точное разграниченіе между світской и духовной музыкой, въ виду чрезмірнаго увлеченія семинаристовъ первой и перенесенія пріемовъ світского півнія на церковное. Надо—потому что только при этомъ условій изъ стівнъ семинарій можеть выйти кадръ просвіщенныхъ священниковъмеломановъ, могущихъ свободно и успішно оріентироваться въ нормальномъ отношеній къ ділу постановки церковнаго півнія въ деревніть.

- 2. Следовало-бы усилить центрально-административный контроль за хоровымъ пъніемъ по сельскимъ храмамъ путемъ учрежденія въ каждомъ округъ особой должности блюстителя церковнаго пфнія. Возлагать этой обязанности на благочинныхъ мы не рекомендуемъ, такъ какъ благочинные не всегда являются компетентными лицами по вопросамъ церковнаго пънія. Влюстители обязаны не менъе четырехъ разъ въ годъ ревизовать сельскіе хоры въ тъхъ деревняхъ, гдъ оные имъются, обращать внимание на замъченные ими деффекты въ хоровомъ пъніи и всемърно заботиться о нормальной постановки этого пинія. Ими же вминяется въ обязанность представлять центральной власти ежегодные отчеты съ подробной всесторонней характеристикой церковно-пъвческого дъла въ ихъ округахъ и указаніемъ ихъ собственныхъ распоряженій и мъропріятій, направленныхъ къ правильной постановкъ этого дъла.
- 3. Нужно особое вниманіе обратить на преподаваніе церковнаго пітія въ приходскихъ школахъ, гді слідуеть уже со второго отділенія (во вторую половину учебнаго года) знакомить учениковъ въ общихъ чертахъ съ основами теоріи церковнаго пітія, а особенно съ гласами, въ третьемъ же и четвертомъ (гдіт имітетя четырехгодичный курсъ обученія) надо пріучать школьниковъ къ пітію партеса и пониманію надлежащаго исполненія въ храміт какъ мітет незримаго присутствія Божія и бесіт между Богомъ и человіть приглашать учителами церковно-приходской школы преимущественно лицъ, світущихъ въ церковномъ пітіи и регентуріт; а тамъ, гдіть этого нельзя сдітать, надо возлагать

обязанность преподаванія п'внія на способныхъ къ этому членовъ причта. Преподаваніе п'єнія въ церковныхъ школахъ тоже должно быть въ в'єд'єнін блюстителя.

- 4. Для искорененія грубыхь музыкальныхъ вкусовъ и. распространенія здравыхъ понятій о характеръ неполненія церковнаго папія въ сърой крестьянской массв сладуеть батюшкамъ на внъбогослужебныхъ собесъдованіяхъ подробно и тщательно выясиять пасомымъ смыслъ предписаній на этоть счеть Типинона, а также завътовъ свв. апостоловъ, отцовъ, учителей церкви, вселенскихъ и поместныхъ соборовъ. Для этой же цвли особенно плодотворно введение общепароднаго пънія въ храмахъ, каковое пъніе всегда являлось предметомъ особыхъ попеченій со стороны нашего архипастыря. На подготовительныхъ сиввкахъ, которыя дучше и удобиве всего устранвать въ храмв же нослв богослуженія, нужно следить не только за техникой, но и за церковностью (психикой) общенароднаго исполненія наибол'ве употребительныхъ пъспопъній всенощной и литургіи. Благодаря этому, самъ собою можеть выработаться музыкальный вкусъ у крестьянъ, и исчезнетъ теперешнее пристрастіе деревни къ крику хора въ церкви.
- 5. Желательно и необходимо періодическое устройство регентскихъ курсовъ, въ Харьковъли, или въ увздныхъ городахъ. На эти курсы слъдовало-бы вызывать, хотя по очереди, всъхъ деревенскихъ регентовъ для выслушанія полнаго курса теоріи, регентуры и исторіи церковнаго ивнія и для сдачи, по окончаніи курсовъ, соотвътствующаго экзамена на право занятія регентуры. Лицамъ, получивщимъ аттестатъ, дающій такое право, только и можно поручать завъдываніе сельскими хорами.
- 6. Совершенно изъять изъ церковнаго употребленія рукописныя партитуры и обязать хоры итть только по печатнымь изданіямъ Святвйшаго Сунода. Въ случать же невозможности, по метеріальнымъ причинамъ, ни для регепта, получающаго обыкновенно скудное содержаніе, ни для церкви купить за свой счетъ какую-инбудь вышедшую въ печать новинку, можно допускать точную перениску ея въ рукописи изъ другихъ рукъ, но контроль за върностью ея оригиалу принадлежить въдбнію того же окружного блюстителя церковнаго пънія.

Таковы мъры, которыя кажутся намъ вполнъ своевременными и раціональными для общаго поднятія престика церковнаго пънія въ нашей деревнъ.

Константинг Шебатинскій.

#### МИССІОНЕРСКІЙ ЛИСТОКЪ.

# МФРЫ БОРЬВЫ СЪ СЕКТАНТСТВОМЪ').

"Фондъ Евангельской миссін (для устной проповъди); фондъ Евангельской печати (для изданія духовныхъ журналовъ, трактатовъ и книгъ); фондъ просвъщенія (для воскресныхъ школъ, юпошескихъ кружковъ, библейскихъ классовъ, общеобразовательныхъ школъ, курсовъ, школъ для проповъдниковъ, учителей пънія, библіотекъ и т. п.); фондъ благотворительности (для устройства лечебницъ, больницъ, пріютовъ, сиротскихъ домовъ и т. п. благотворительныхъ учрежденій, которыя велись-бы въ чисто-Евангельскомъ духф); фондъ помъщеній (для найма или для постройки молитвенныжь и просвытительных домовь).

- 1) Содъйствіе великому духовному пробужденію въ средъ русской церкви, установление связи со встми живыми элементами ея и распространеніе идеи религіознаго обновленія на Евангельских основахъ.
- 2) Распространение Евангельской истины среди русскаго народа и всего населенія Россіи путемь: а) устной пронов'єди (миссін), б) печатнаго слова, въ видъ повременныхъ изданій, трактатовъ и книгъ.
- 3) Проведеніе Евангельскаго ученія въ жизнь народа путемъ: а) христіанскаго воспитанія молодыхъ покольній; б) ингрокаго преподаванія науки для молодыхъ людей, подготовленныхъ процовъдью Евангелія и духовнымъ возрожденіемъ; устройство общеобразовательныхъ, а также духовныхъ школъ: воскресныхъ библейскихъ классовъ, школъ для проповъдниковъ, для обученія пънію и т. н.; в) устройство курсовъ и лекцій для ознакомленія народа съ истипно-христіанскими богословскими науками въ свободномъ Евангельскомъ

<sup>1)</sup> Докладъ въ миссіонерское собраніе духовенства Валковскаго увзда.

 $\partial yx_b$ ; г) устройство необходимыхъ помѣщеній для вышеозначенныхъ дѣлей, молитвенно-просвѣтительныхъ домовъ и т. п...

- 4) Содъйствіе объединенію всъхъ Евангельскихъ върующихъ въ духъ, словъ и дълъ путемъ устройства молитвенныхъ собраній, съъздовъ для обмъна духовнымъ опытомъ и т. п.
- 5) Ходатайство и заступничество за всѣхъ, гонимыхъ и страдающихъ за дѣло вѣры или по поводу какихъ либо несправедливостей, вкравшихся въ общественную жизнь и проч. и проч.

Вотъ тѣ, дѣйствительныя, требующія силъ, труда и неистощимой энергіи, мѣры, къ проведенію въ жизнь которыхъ всегда побуждало ученіе Христа служителей Его, а при современныхъ тяжелыхъ условіяхъ и нападкахъ со стороны многочисленныхъ враговъ Церкви православной побуждаетъ въ особенности, и которыми, увы, въ настоящее время пользуется "сатана, принявъ видъ Ангела свѣта, облекши лжеапостоловъ, лукавыхъ дѣлателей своихъ, видомъ Апостоловъ Христовыхъ, видомъ служителей правды" (2 Кор. 11, 13—15) въ лицѣ главнаго современнаго своего орудія—баптизма, какъ объ этомъ повѣдалъ намъ съ отеческой скорбью Святѣйшій Синодъ опредѣленіемъ своимъ отъ 27 ноября 1909 г. за № 8,944 (см. Церк. Вѣд. 1909 г. 19 дек. № 51 и Указъ Харьк. Духовн. К—ріи отъ 16 м. 1910 года за № 7630).

"Страхъ и трепеть пріиде на мя и покры мя тьма" (Пс. 54, 6), можеть воскликнуть каждый вірующій сынь Церкви Христовой, а тімь паче всякій пастырь ея, при виді отверстыхь врать адовыхь, изъ которыхь съ стремительной быстротой ринулась мразь и нечистота въ лиці разнаго рода лжеучителей, "прелазящих инудік во дворь овчій" для расхищенія словесныхь овець нашихь...

Страхъ въчнаго осужденія за нерадъніе о службъ, мысль о томъ, что, мы, пастыри, должны будемъ, "теченіе жизни совершивъ" (2 т. 4, 7), предстать у престола Пастыреначальника со словами: "се азъ и дъти, яже ми далъ еси Господи" (Евр. 2, 13; Ис. 8, 17—18), съ необходимостью побуждаютъ насъ къ противодъйствію натиску враговъ Церкви съ твердой върой, что "врата адовы не одолжить ея".

Обътхавъ съ миссіонерскою цтлью нткоторые приходы

увзда, съ полной искренностью и радостью я должень сказать о той великой работы и двятельности пастырей вы двлы борьбы съ сектантствомъ, какую я видыль на мыстахъ, какъ, напр., въ г. Валкахъ, с.с. Коломакы, Высокопольы, Алексыевкы, Нов. Мерчикы и др. Неправда, неправда, что наши пастыри сиятъ, бездыйствуютъ и не подготовляются къ борьбы со врагомъ, какъ о томъ клевещуть враги Православія.

Усиленная проповъдь въ храмахъ во время богослуженія, бесъды и чтенія въ школахъ и частныхъ домахъ, распространеніе книгъ и брощюръ, чрезъ посредство школъ и др. путями, ревностное изученіе св. Писанія, занятія по священному Писанію въ апостольскомъ духъ въ кружкахъ ревнителей и друг. мъры усиленно и настойчиво проводятся пастырями въ жизнь въ противодъйствіе сектантству... Вотъ что мнъ приходилось наблюдать въ приходахъ, посъщенныхъ мною за короткое время по должности уъзднаго миссіонера...

Всв эти мвры оказывались двисвительными, приносящими несомивнную пользу, сдерживающими натискъ врага и, къ общей нашей радости, къ обращеню хотя пемногихъ заблудшихъ. Такъ, въ истекшемъ году, по имвющимся у насъ на рукахъ даннымъ, благодаря двятельности въ кружкъ ревнителей свящ. с. Коломака о. Василія Василевскаго, у него было нвсколько обращеній изъ баптизма въ Православіе; свящ. г. Валокъ о. П. Курскимъ присоединено къ Православію 6 человвкъ, почти всв давніе, окрышіе уже въ баптизмв. Выли обращенія въ Православіе въ приходахъ с. Новаго Мерчика, свящ. Д. Николаевскимъ, Высокополья свящ. о. Л. Фетисенкомъ, въ приходю с. Перекопа, въ селв Дорофвевкъ свящ. Д. Ковалевскимъ присоединено 6 челов. Были присоединенія въ приходъ с. Кантакузова и др. приходахъ.

Вспыхнувшая было усиленная пропаганда адвентизма въ прих. Успенской церкви г. Валокъ подавлена почти въ корнъ исключительной неутомимой энергіей и бдительностью пастыря—миссіонера о. Илін Слюсарева.

Но да простить мнв братская любовь ваша, достоночтеннвишіе отцы-сопастыри, за напоминаніе словъ апостола: "Братія, я не почитаю себя достигшим», а только забывая заднее и простираясь впередъ, стремлюсь къ цъли, къ почести вышняго званія Божія"—(Физип. 3, 13—14).

Въ противномъ намъ лагеръ враговъ Церкви слышенъ лязгъ оружія, идуть спъшныя приготовленія для дальнъй-шей борьбы: "Фондъ Евангельской лиссіи, фондъ Евангельской печати, фондъ просвющенія, фондъ благотворительности, фондъ помищеній" и проч. и проч. Надо признать—разсчеть для борьбы върный и, для противодъйствія врагу, необходимы съ нашей стороны также особыя, экстраординарныя мъры.

Сектанты широко пользуются "пресловутой свободой въры", осадками освободительнаго движенія, современной распущенностью и ослабленіемъ религіозной жизни Русскаго народа и часто, на бесъдахъ, обличаемые въ своихъ лжемудрствованіяхъ пастырями и миссіонерами, какъ бы ни была искусно построена бесъда, они въ глазахъ народа сильно выигрываютъ обычными восклицаніями: "Что вы намъ толкуете! Обратите вниманіе на жизнь своихъ пастырей православныхъ... покажите намъ въру отъ дълъ... Сами вы, пастыри, связываете бремена тяжелыя, возлагая ихъ на плеча людямъ, а сами не хотите и перстомъ двинуть; напр., ващи посты, развъ они угодны Богу?"...

Такъ обычно выкрикиваеть сектантъ-собесъдникъ и тотчасъ же отъ слова Божія зачитаеть: "Вотъ постъ, который я избраль: разруши оковы неправды, развяжи узы ярма и угнетенныхъ отпусти на свободу и расторгни всякое ярмо; раздъли съ голоднымъ хлѣбъ твой и скитающихся бѣдныхъ введи въ домъ твой; когда увидишь нагого, одвнь его и оть единокровнаго твоего не укрывайся!" (Исаіи 58, 6-7 и дал.). Такъ ли у васъ, православныхъ?.. Эти и подобныя имъ возраженія сектантовъ ставять въ весьма затруднительное положеніе православнаго собеседника миссіонера и пастыря, а сплоченность и братская поддержка другъ друга въ сектантствъ ясно указываютъ на необходимость, для противодъйствія всёмъ врагамъ Православія, сильнымъ именно этою сплоченностью, открытія въ приходахъ нашихъ правильно организованной широкой благотворительности и взаимоцомощи, объединяющих православных и связывающихъ ихъ съ постыремъ, на которыя могъ бы всегда опереться пастырь и миссіонеръ.

Бывшій епархіальный миссіонеръ нашъ профессоръ,

протојерей Т. И. Буткевичъ въ докладъ своемъ, читанномъ имъ въ засъдании "Особаго по миссіонерскимъ дъламъ Совъщанія при Св. Синодъ" 27 марта 1908 г. "О мисеін католической и протестантской" (см. безпл. прил. къ ж. "Мис. Обовр." за 1908 г.), указывая на результаты, которыхъ достигли католическіе и протестантскіе миссіонеры для своєй цъли, усматриваетъ особый усиъхъ ихъ именно въ организацін учрежденій благотворительности, каковы: больпицы, спротскіе дома, богодівльни, матеріальное пособіе пуждаюющимся" (стр. 21). Какъ на дъйствительныя и симпатичныя средства въ католической миссіи о протојерей обращаетъ вииманіе на "средства, входящія въ понятіе народной миссін, когда къ участію въ борьбь со зломъ церковь привлекала и всфхъ своихъ членовъ мірянъ. "Это участіе мірянъ въ дъятельности внутренией мисеін, говорить почтенный профессорь, выражалось въ учреждении орденовъ, конгрегацій, обществъ, товариществъ, союзовъ, братствъ и т. п. "Пронужно дъйствовать сообща-воть тивъ общественнаго зла какая мысль лежить въ основъ всъхъ этихъ организацій" (Ibid. стр. 91-92). Дълая обзоръ католической и протестантской миссін, о протојерей говорить: "Весьма поучительно изучение современнаго состояния римско-католической и протестантской миссін не въ томъ голько смыслів, что мы изучаемъ враговъ, съ которыми, быть можеть, намъ самимъ прійдется столкнуться, знакомимся съ органами, средствами и способами ихъ миссіонерской діятельности; но въ томъ, что мы можемъ многому поучиться у нихъ, усвоить ихъ тактику и миссіонерскую методику, если найдемъ, что ихъ тактика ведеть къ достижению положительных результатовъ и не противоръчить христіанской этикъ. Не одинъ только вредъ приносять враги своимъ противникамъ,--иногда они оказывають имъ пользу. Петръ Великій благодариль шведовъ за науку. Быть можетъ, и мы, когда инбудь, скажемъ "спасибо" враждебнымъ намъ иновърцамъ" (Ibid crp. 21). Средства, которыми пользуется римско-котолическая и протестантская миссія и которыя о. профессоръ считаетъ діліствительными, дающими обильные плоды, уже давно частію примъняются и въ нашей епархіи. Такъ: резолюціей Его Высокопреосвященства, Высокопреосвященный шаго Архіенископа Арсенія, отъ 31 декабря 1903 г., утвержденть Уставъ

"Харьковскаго Епархіальнаго религіозно-просвѣтительнаго Братства Озерянскія иконы Божіей Матери", которое вскорости же открыло свои отдѣленія въ уѣздныхъ городахъ всей епархіи. Въ нѣкоторыхъ приходахъ открыты приходскія Братства.

Съ 1909 г., по распоряженію Владыки, въ приходахъ епархіи организованы "миссіонерскіе кружки ревнителей Иравославія". Но дъятельность Епархіальнаго Братства весьма мало простирается въ деревни и села епархіи, ограничиваясь почти только г. Харьковомъ, а съ отдъленіями его знакомо только духовенство уъздовъ, народъ же стоить въ сторонъ, не принимая совершенно никакого участія въ немъ, не будучи знакомъ съ нимъ и не имъя пикакой правственной и матеріальной связи съ нимъ.

Въ собраніяхъ Отдъленій Братства всегда возбуждаются вопросы объ изысканіи средствъ на его нужды... Разсылаются подписные листы для сбора пожертвованій, устанавливаются въ церквахъ особыя кружки для той же цели, но какъ те, такъ и другія, дають скудные гроши, такъ какъ народу незнакомы иден и задачи Братства: онъ незнаетъ ихъ. Вслъдствіе сего, одна изъ главныхъ цълей Братства—общественная благотворительность—(§ 1 Уст. Брат.) не осуществляется. Не могутъ быть выполнены во всей полнотъ и другія не менъе. важныя задачи Братства: распространеніе брошюръ и книгъ духовно-нравственнаго содержанія, устройство безплатныхъ библіотекъ и читаленъ для народа, книжныхъ складовъ (§ 2 Уст. Бр.) и пр. А посему, къ сожальнію, нерьдко, даже въ средъ духовенства, приходится слышать, что Братство наше-учрежденіе мертвог, сухог, оффиціальног. Является необходимость, съ развитіемъ дъятельности Братства, установить связь его со всемъ православнымъ населеніемъ епархіи и тъмъ усилить интересь и привлечь любовь его къ этому великому и святому учрежденію.

Руководство, въ качествъ предсъдателя приходскимъ Огульчанскимъ (Шаровскимъ) Братствомъ, дало мнъ возможность видъть цълесообразность нъкоторыхъ, испытанныхъ, уже проведенныхъ въ жизнь, мъръ, а посему осмъливаюсь почтительнъйше представить на благоусмотръніе почтеннъйшаго миссіонерскаго собранія уъзднаго духовенства нъкоторыя изъ нихъ, которыя, какъ мнъ кажется, мо-

гуть быть примънены подъ руководствомъ Епархіальнаго Братства или миссіонерскаго Совъта, при одобреніи, и въ другихъ приходахъ уъзда и епархіи. Неусыпными заботами Владыки, Архипастыря нашего, съ 1906 г. открыта касса взаимопомощи для выдачи единовременныхъ пособій семьямъ умершихъ священно-церковнослужителей Харьковской епархін, уставъ которой утвержденъ Святыншимъ Синодомъ отъ 2-го марта 1906 года. Земной поклонъ и въчная благодарность благостивншему Владыкв нашему, отпрающему слезы сирыхъ и вдовъ и смягчающему скорбь разлуки семействъ съ ихъ кормильцами!.. Проведение сей мъры въ жизнь и наблюденія надъ чудными результатами ея, слезы оспротьлыхъ семействъ при погребении часто единственнаго кормильца безпомощной семьи, привели меня къ мысли о необходимости подобной же организаціи взаимопомощи и для ввъренныхъ моему водительству чадъ.

Въ концъ 1907 г. мною былъ составлень уставъ такой же кассы взаимопомощи, применительно къ местнымъ условіямъ съ цёлью правильной организаціп взаимопомощи и противодъйствія сектантамъ, кичащимся своею помощью нуждающимся. Уставъ этой кассы утвержденъ Его Высокопреосвященствомъ 7 февр. 1908 г. и напечатанъ въ ж. "Въра и Разумъ" за 1908 г. № 12. Открыта она 22 мая того же года. Въ основу кассы положены: заповъди Христа о любви къ ближнимъ, Его примъръ-заботы въ предсмертныя минуты о Матери Своей" (Іоан. 19, 27) и заповъдь Апостола: "не затворять сердца при видъ брата своего въ нуждъ" и "любить ближняго не словомъ или языкомъ, а дфломъ и истиною." (Іоан. 3, 17; Іак. 1, 27 и др). По уставу этой кассы, всъ участники ея дълають единовременный взносъ въ фондъ 50 к. и при смерти каждаго члена кассы—25 к. 3/4 суммы взносовъ получаетъ, какъ пособіе, семья умершаго, а 1/4-идетъ, какъ милостыня, бъднымъ, неимущимъ (у меня на строющійся пріють для безродныхь стариковъ и старухъ прихода). Дълается это также на основаніи слова Божія: "милость даянія да будеть ко всякому живущему, но и умершаго не лишай милости", говорить премудрый (Інс. Сир. 7, 36). "Раздавай хлъбъ твой при гробъ праведныхъ" (Тов. 4, 17. 2 Мак. 12, 43—45). Чистое и непорочное благочестіе предъ Вогомъ и Отцемъ есть то, чтобы призирать сиротъ и вдовъ въ ихъ скорбяхъ" (lak. 1, 27; Ис. 1, 17—18 и др.). Такимъ образомъ организуется пранильная, обязательная милостыня при гробъ, какъ богатаго, такъ и самаго убогаго.

При существовании такой кассы въ приходъ неимущи умреть спокойнье; скорбь разлуки съ присными смягчается у него сознаніемъ, что его семью будеть оказана братская поддержка; ей не прійдется въ тяжелую годину бъгать просить на "домовину". "Пмущій достатокъ въ міръ, при видъ брата своего въ нуждъ", не затворить отъ него сердца своего" (Іоан. 3, 17), а посему также умреть спокойнъй: онъ лучшее богатство свое возьметь за собою въ могнлу". Весьма важно, что пособіє семьямъ ўмершихъ и милостыня ндуть чрезъ посредство настыря, благодаря его заботамъ и видимому участію къ скорби пасомыхъ. Этимъ отинмаются у сектантовъ обычныя, указанныя выше, лареканія и въ особенности излюбленное: попы беруть съ живого и мертваго". "Не беруть, а дають!" можеть отвытить всякій настырь при существованін такой кассы въ приходъ. Объ организацін этой кассы, какъ мфры противосектантской, мною былъ сдфланъ докладъ въ Коммиссін IV-го Кіевскаго Всероссійскаго Миссіонерскаго Събзда, которая сдблала такое постановленіе:

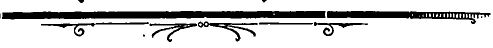
"Нарочитое значеніе коммиссія придаєть начинаніямъ священника о. Михаила Николаєвскаго (Харьк. губ.), который въ приходъ Огульцахъ организоваль "кассу взаимопомощи" для выдачи единовременныхъ пособій семьямъ умершихъ членовъ Братства". Эта организація молодая, не окръншая еще, но важно, что наши пастыри приходять къ выводу о необходимости по новому бороться съ приходской нищетой и бъдностію. П до тъхъ поръ, пока въ приходахъ нашихъ не будетъ такой организованной борьбы съ пьянствомъ, нищетой, невъжествомъ, до тъхъ поръ миссіи нашей опереться будетъ не на что".

Постановленіе это заслушано и одобрено Общимъ собраніемъ съёзда. Это одобреніе и 3-хъ літній опыть существованія кассы дають мні смітлость предложить эту міру на обсужденіе собранія уізднаго духовенства, какъ одиу изъ самыхъ дітствительныхъ мітръ къ оживленію приходской жизни и борьбів съ сектантствомъ. Кассы эти подъ руководствомъ Епархіальнаго Братства или Миссіоперскаго Совъта легко могутъ быть открыты при каждомъ храмъ, при попечительствахъ, братствахъ и миссіоперскихъ кружкахъ ревнителей Православія, внося вънихъ интересъ и несомивнное оживленіе.

При обсужденіи этой мізры, какъ и многихъ другихъ. которыя будуть внесены на обсуждение собрания, предъ нами непзоъжно предстануть тяжесть и страхъ новыхъ сомнънія въ успъхъ и проч. Но врагь нашъ не дремлеть. Не станемъ затыкать ушей... Пусть, при изыскании и обсужденін средствъ и мъръ борьбы съ сильнымъ врагомъ. лязгъ оружія его слышится все явственный и явственный: фондъ Евангельской миссін, фондъ Евангельской печати, фондъ просвыщенія, фондъ помъщеній, фондъ благотворительности: устройство лечебниць, больниць, пріютовь, сиротскихь домовь и благотворительных учрежденій..... Жутко!... Врагь не щадить эпергін и силь и, перейдя вь наступленіе на дворъ овчій, обходить нась со всьхь сторонь, покровительствуемый свободой въры и друзьями въ средъ высшей интеллигенцін и даже въ Государственной Думъ, Государственномъ Совъть и друг. лицами, имъ же имя легіонъ... Необходимы: объединение силъ и сплоченность, необходимы экстраординарныя міры. Пначе, отходя нав земного сего міра въ пнойнебесный, мы не будемъ имъть сладостнаго утъщенія сказать съ апостоломъ: "подвигомъ добрымъ я подвизался, течение совершивь, вкру сохраниль; а теперь готовится мню вынець правды, который дасть мню Господь, Праведный Судія, въ день оный" (2 Тим. 4, 7-8), а представъ одиноко у Престопа Всеправеднаго Судіп, озпраясь вокругъ, и не найдя вокругъ себя ввъренныхъ намъ чадъ, не скажемъ; "Се изъ и дъти, яже ми даль еси Господи", (Евр. 2, 13) но, въ безънсходномъ отчаянін, воокликнемъ: "Наставниче, обнощь всю друждиеся ничесоже яхомъ"!!...

Валковскій увяди. Миссіонеръ Свяни. Миж. Пиколаевскій.

# ЕПАРХІАЛЬНАЯ ХРОНИКА.

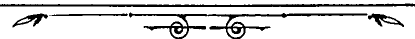


Посъщение Его Высокопреосвященствомъ, Высокопреосвящените вишимъ Арсеніемъ, Архіепископомъ Харьковскимъ и Ахтырскимъ, Харьковской Духовной Семинаріи.

31 августа с. г. Его Высокопреосвященство, Высокопреосвященный Арсеній, Архіепископь Харьковскій и Ахтырскій, изволиль посьтить Харьковскую Духовную Семинарію для совершенія въ Семинарскомъ храмъ молебствія предъ началомъ ученія. Владыка прибыль въ Семинарію ровно въ 10 часовъ утра. У входа въ зданіе Его Высокопреосвященство быль встречень ректоромь Семинаріи прот. А. Юшковымъ, членами семинарскаго правленія оть духовенства-прот. Д. Поповымъ и прот. П. Полтавцевымъ, ключаремъ каөедральнаго собора прот. I. Гончаревскимъ и двумя иподіаконами, а въ вестибюль зданія—корпораціей преподавателей Семинаріи во глав'я съ инспекторомъ Семинаріи Н. Страховымъ. Преподавъвстивъ благословеніе, Владыка проследоваль въ храмъ, у входе въ который быль встречень церковнымь старостою Я. В. Серымь. Въ храме, тдъ были собраны всъ воспитанники Семинаріи и ученики образцовой при Семинаріи школы, Владыку встрътиль съ св. крестомъ духовникъ Семинарін свящ. С. Крохатскій вмѣстѣ съ другимъ духовенствомъ. Приложившись ко кресту, Владыка, при пъніи воспитанниками Семинаріи храмового тропаря "Апостоле Христу Богу возлюбленне", проследоваль на солею. Помолившись здесь и приложившись къ храмовому образу, Его Высокопреосвященство благословиль присутствующихь въ храмъ, на что хоръ воспитанниковъ привътствоваль его пъніемь "ись полла эти, деспота", а затъмъ вошелъ въ алтарь, приложился къ св. Престолу и началъ облачаться. Во время облаченія всеми воспитанниками быль пропеть догматикь 6-го гласа "Кто тебе не ублажить". Облачившися въ малое облаченіе, Владыка проследоваль на средину храма, на приготовленный амвонъ, и благословилъ начало молебна. Въ сослужении Владыкъ, при протодіакон В. Вербицкомъ, участвовали: ректоръ Семинаріи, ключарь канедральнаго собора, два члена правленія семинаріи отъ духовенства, духовникъ семинарів и еще несколько священниковъродителей учащихся. Послъ окончанія молебна и произнесенія обычныхъ многольтій съ осыченіемъ присутствующихъ св. крестомъ, преподаватели Семинаріи, воспитатели и учащіеся въ порядкъ подходили къ св. кресту и были окропляемы св. водой. Въ это время всеми воспитанниками были пропеты догматики 2, 4 п 6 гласовъ. Затьмъ, Его Высокопреосвященство, разоблачившись въ алтаръ, вышель на солею и въ краткихъ словахъ привътствовалъ воспитанниковъ съ наступающимъ новымъ учебнымъ годомъ. "Призвавши за молебномъ Божіе благословеніе на вашъ учебный трудъ, сказалъ Владыка, я и съ своей стороны выражаю пожелание успъховъ вамъ въ вашихъ занятіяхъ въ предстоящемъ учебномъ году. Отъ души желаю, чтобы этотъ годъ прошелъ ровно и гладко и не принесъ такихъ печальныхъ событій, какими ознаменовался минувній учебный годъ. Молю Господа Бога, чтобы въ вашихъ сердцахъ возрастали и укръплялись драгоцънныя съмена въры и благочестія, которыя имъеть и должна насаждать наша духовная школа. Благословеніе Господне на встхъ васъ всегда нынт присно и во втки вѣковъ".

Благословивъвсѣхъ общимъ благословеніемъ, Его Высокопреосвященство, при пѣніи "исъ полла эти, деспота" вышелъ изъ храма, а затѣмъ, при колокольномъ звонѣ, отбылъ изъ Семинаріи въ свои архіерейскіе покои.

# Иноепархіальный отдѣлъ.



#### Бългородскія торжества.

Еще за нѣсколько дней до 4 сентября,—дня торжественнаго прославленія Церковію святителя Іоасафа, началь Бѣлгородъ готовиться къ пріему грандіознаго крестнаго хода, вышедшаго изъ Курска 28-го августа.

Въ этотъ ходъ вошло много организацій союза русскаго народа во главѣ съ членомъ Г. Думы Марковымъ вторымъ. Неся колію чудотворнаго образа иконы Божіей Матери, Н. Е. Марковъ весь 180-верстный путь совершилъ пѣшкомъ. Съ крестнымъ ходомъ ожидалось прибытіе свыше 20,000 паломниковъ въ виду присоединенія къ курскому крестному ходу другихъ изъ всѣхъ уѣздныхъ городовъ и многихъ селъ Курской губ. Для размѣщенія всей этой массы богомольцевъ 2,000 палатокъ, приготовленныхъ саперными войсками, были разбиты по уѣздамъ. Прекрасную картину представляють эти палатки въ солнечные дни. Необозримымъ бѣлоснѣжнымъ ковромъ

тянутся оне по всему громадному простору артиллерійскаго полигона. Около 5 ч. далеко за городомъ предстала грандіозная картина этого крестнаго хода. На необозримомъ просторъ желтыхъ полей чернъла необъятная толпа людей въ клубахъ пыли, черныхъ, изможденныхъ, обезсиленныхъ, но довольныхъ достиженемъ желанной цёли. На сколько хваталъ глазъ,—повсюду развъвались золотыя и серебряныя хоругви, сверкало облачене духовенства, мелькали шитые серебромъ кафтаны хоругвеносцевъ. Вотъ прошло нъсколько священниковъ совершенно черныхъ и исхудавишхъ, а вотъ проходитъ и смертельно уставшая фрейлина Ихъ Величествъ Е. А. Тучкова.

Къ 7 часамъ утра 3 сентября соборная площадь представляеть безграничное море богомольцевъ. Въ соборъ никого не пускаютъ: входъ только по билетамъ.

Войска и полиція съ трудомъ удерживаютъ эти народныя массы на своихъ містахъ. Въ 9 часовъ утра торжественно совершается заупокойная литургія по почившемъ святитель Іоасафь. Литургію совершаеть архіепископъ Курскій Питиримъ, архіепископъ Рижскій Іоаннъ п епископъ бългородскій Іоанникій съ великимъ сонмомъ архімандритовъ и другихъ священнослужителей, которые буквально заполнили весь алтарь. Среди молящихся находятся Ея Императорское Высочество Великая Княгиня Елисавета Өеодоровна въ одеждъ смиренной инокини, Его Императорское Высочество Великій Кпязь Константинъ Константиновичъ и масса блестящей знати.

При пѣніи "Со святыми упокой" всѣ преклоняють колѣна. Глубоко трогательный моменть. Вся церковь, вся эта богомодьная масса чуеть и вѣруеть сердцемъ, что дѣйствительно Господь со святыми упокоиль великую душу праведника Тоасафа.

Посл'в литургіи торжественно совершается посл'єдняя папихида по почившемь угодник'в Божіемъ. На папихиду выходить р'єдкій сонмъ духовенства. Во глав'є идеть митрополить московскій Владиміръ, за которымъ сл'єдуть 8 архіереевъ, 10 архимандритовъ и ц'єлый сонмъ священнослужителей.

Большой соборный колокомъ своими редкими ударами возвестиль молящемуся міру о нанихиде. Трогательно неслись звуки нечальные православной, полной глубокаго смысла и величія, панихиды. Молящаяся, коленопреклоненная масса, держа возженныя свечи, подънечальные удары колокола и церковныя молитвенныя песнопенія тихо проливала слезы.

Въ в час. веч. удары соборнаго колокола возвъстили православному міру о началь всенощной. Раскатамъ этого благовъста

громко отвътилъ торжественный звонъ со всъхъ церквей, призывая всъхъ къ прославлению великаго святителя.

Предстала картина дивной красоты. Всть эти десятки тысячъ нравославнаго люда, собравшатося со встъ городовъ и селъ св. Руси, заполнили вст площади, улицы, храмы. Все исполнено благоговъйной радости, глубокаго умиленія, святого ожиданія. Совершеніе самаго богослуженія въ храмъ не поддается описанію.

Воть, величественно, подъ умилительные звуки богатыхъ смысломъ стихиръ, медленно идеть сонмъ священнослужителей со свъчами на литю къ порогу храма. Ярко горять свячи и въ рукахъ всяхъ молящихся. Наступаетъ трогательная минута. Восемь архіереевъ во главъ съ митрополитомъ опускаются въ склепъ-пещеру. Проходитъ нѣсколько минутъ и дорогой гробъ угодника Божія, окруженный сонмомъ духовенства, несется вокругъ всего соборнаго храма. Дрогнула стотысячная толна при видъ этого сокровища, потекли горячія слезы изъ очей, удостоившихся узрѣть великую святыню. Среди покрова ночи ярко горъло море отня—почти всѣ богомольцы держали возженныя свѣчи.

Послѣ обнесенія вокругь храма мощи святителя въ закрытомъ гробѣ изъ кипариса поставлены были среди храма. Но вотъ раздается священная пѣснь "Хвалите имя Господне" и весь соимъ архипастырей и пастырей окружаетъ святой гробъ.

Настала торжественная минута. Митрополить подходить къ гробу, открываеть его ключами, снимается крышка гроба и взоры всъхъ молитвенно, со слезами, устремлены къ тихо почившему угоднику Божію. Вся церковь кольнопреклопенно трогательно поетъ "величаніе". Радостная икснь прославленія изъ храма передается всъмъ. "Величаніе" поетъ вся стотысячная народная масса, окружающая соборъ, залитый отнями разноцвітныхъ лампочекъ.

Во время канона народъ допущенъ былъ къ поклоненію у св. мощей. Елеопомазаніе совершалъ митрополить Владиміръ.

Съ 12 часовъ ночи началось совершеніе богослуженій на площадяхъ.

Народныя массы все время окружають соборъ. Елеопомазаніе производилось всю ночь.

Эта свътлая, поистипъ насхальная ночь останется намятной на всю жизнь.

Всѣ церковныя торжества въ Бѣлгородѣ достигли своего высшаго завершенія, красоты, умиленія, торжественности и величія въ воскресенье, 4 сентября. 15ъ 9 часамъ утра Бѣлгородъ съ его центромь—соборомъ представляль нёчто прямо сказочное. Укращенный безчисленнымь множествомь флаговь, арокь, переполненный моремь богомольцевь, Бёлгородъ приготовился съ подобающимь достоинствомь узрёть святые останки того, кто 150 лёть тому назадъ ходиль по этой самой землё, творя добрыя дёла.

Пробило девять часовъ и во всёхъ церквахъ грянули колокола. Вотъ началось торжественное шествіе первосвятителя московскаго "со славою". Прибывъ въ храмъ, онъ сталъ передъ ракою святителя. По бокамъ раки стали по два иподіакона съ рипидаки. По объ стороны раки встали архіепископы: Арсеній харьковскій, Назарій полтавскій, Питиримъ курскій; епископы: Григорій орловскій, Іоанникій бългородскій, Никодимъ рыльскій, Елевеерій ковенскій, Андрейсухумскій.

Когда совершился малый входъ, іерархи при торжественномъ пъніи "Пріидите поклонимся" подняли раку съ мощами святителя и внесли въ алтарь, гдъ въ наклонномъ положеніи поставили на горнемъ мъстъ...

Умилительно и торжественно совершалась божественная литургія; но воть на амвонь выходить окруженный блестящимь сонмомъ священнослужителей митрополить московскій Владимірь. Онь говорить о значеніи совершаемаго торжества прославленія св. мощей. Въ заключеніе своего слова, обратясь лицомъ къ святымъ мощамъ, Высокопреосвященный Московскій молиль святителя о предстательствѣ предъ престоломъ Всевышняго за православный народъ русскій.

Необычпо трогательное и сильное впечатление произвела эта молитва. После речи митрополита Владиміра гробница была изнесена на средину храма и отслужень молебень св. Іоасафу.

Затемъ высоко поднятая сонмомъ іерарховъ гробница святителя извесена изъ монастыря на площадь для совершенія крестпаго хода. Духовенство въ золотыхъ ризахъ длинною цёлью вытянулось по об'є стороны раки. Когда передъ взорами народныхъ громадъ показался гробъ и въ немъ тихо почивающій, нетл'єнный святитель,—зарыдала вся эта живая народная душа. Заволновалась народная сила, склонилась она съ святой молитвой предъ угодникомъ. Происходить начто неописуемое. Надъ моремъ челов'єческихъ головъ взлетали перебрасывавшіеся подъ ноги шествію куски матерій, платки, полотна и сыпался денежный дождь. Мостовая сплошь почти усыпана была не только м'єдными, но и серебряными деньгами.

Когда шествіе прибыло въ соборъ, мощи святителя были по-

ставлены подъ сънь въ приготовленную для нихъ раку и у раки святителя началось служение молебновъ и чтение акаонстовъ.

Да, много святых чувствъ пережито было въ этотъ торжественный часъ прославленія угодника Божія. Народныя массы плотно стоять у стінь монастыря съ возженными свізчами, ожидая святой минуты поклоненія угоднику Божію. Многимъ прійдется ждать очереди до 20—25 сентября.

Дивная погода еще болъе способствовала торжеству. Видимо небеса повъдали славу Божію въ этотъ день открытія святыхъ мощей.

Къ свъдънію отцамъ завъдующимъ и учащимъ цер-ковныхъ школъ.

Преосвященный Андроникъ, еп. тихвинскій, викарій новгородскій, пом'єстиль въ "Нов. Епар. Въд." следующее:

1) Военная гимнастика и военныя детскія игры въ школю.

Я уже имълъ случай прежде говорить о возможности и плодотворности заведенія въ церковныхъ школахъ гимнастики и упорядоченія обычныхъ дѣтскихъ игръ и забавъ въ смыслѣ ихъ полезности. Недавно всѣ съ восторгомъ и умиленіемъ читали въ газетахъ сообщевія о томъ высокомъ успѣхѣ, котораго достигъ съ своею дѣтскою гвардіею инспекторъ школъ Вахмутскаго уѣзда г. Луцкевичъ, имѣвшій счастіе представить эту гвардію Государю Императору. Нынѣ отъ 1-го сего іюля въ газетѣ "Колоколъ" распубликовано Высочайшее повелѣніе, чтобы войсковыя части, въ районѣ расположенія конхъ возникаютъ при народныхъ школахъ классы военнаго строя и гимнастики, открывали имъ полное и всестороннее содѣйствіе. А завѣдующій школой трезвости при Сергієвой пустыни ієромонахъ Павелъ уже и открылъ при своей школѣ занятія съ дѣтьми военною гимнастикой.

Не приходится много говорить о несомивнной пользв этого дёла. Такимъ путемъ можно воспитать здоровое ноколёніе, оть котораго не услышимъ жалобъ на худосочіе, малокровіе, слабосиліе и т. п. Мало того: такимъ путемъ дёти пріучатся къ строгому порядку, къ выправкѣ, къ умѣнію держать себя, въ ловкости и находчивости и т. п., чего не достаетъ прошедшимъ нашу отвлеченную отъ жизни школу. Вѣроятно, многимъ бросается въ глаза такое явленіе въ нашей жизни. Не ходившій въ школу крестьянинъ умѣетъ держать себя передъ посторонними выдержанно и съ достоинствомъ. А прошедшій школу непремѣнно стоитъ даже передъ высшими себя изломавшись—избоченившись, руки въ карманѣ или за спиной, не красиво пере-

ступаеть съ ноги на погу и т. п. Конечно, это пустяки; но вънихъ сказывается, однако, нравъ человъка, его душа проявляется, дуща или здоровая и воспитанная, или, напротивъ, душа задорная, заносчивая, дерзкая и вообще неблаговоспитанная. Все это нежелательное весьма можетъ парализовать разумно поставленная гимнастика, какъ и вообще пріучить человъка къ порядку и исправности. Кромъ того, и для дъла всеобщей воинской повинности это принесетъ большую услугу: отбывающему ее не придется начинать все съ самаго начала; онъ уже достаточно выправился, чтобы приступить къ дальнъйшему военному обученю.

Нельзя при этомъ опустить изъ вниманія и той любви къ военнымъ играмъ и упражненіямъ, которая всегда есть у дітей. Это всякій, навірное, припомнить и по своему дітству.

Поэтому весьма нужно завести при церковныхъ школахъ епархіи занятія военною гимнастикой и дѣтскія военныя игры, при мальйшей къ тому возможности. Мѣстами для сего найдутся любители изъ отставныхъ военныхъ; мѣстами можно будетъ просить содъйствія мѣстныхъ войсковыхъ частей, въ силу упомянутаго Высочайшагоо томъ повельнія; а мѣстами, можетъ-быть, и сами учителя окажутся любителями такого дѣла, какъ это показалъ на себѣ г. Луцкевичъ. Сами такіе любители увидять на себѣ самихъ, какъ полезны имъ будутъ такія занятія, какъ они оживутъ тѣломъ, какъ далеки будутъ отъ нихъ жалобы на нездоровье и т. п. И скуки среди деревенскаго однообразія не будетъ: время будетъ весело, разнообразно и преполезно проходить. Конечно, туть много значитъ и личная находчивость и изобрѣтательность самихъ руководителей гимнастики и игръ.

Итакъ, отцы и братіе, гдѣ есть хоть малѣйшая возможность, начинайте это дѣло съ предстоящаго же учебнаго года. А теперь пока заблаговременно обдумайте и приготовьтесь—какъ и съ чего начать, какъ лучше и практичнѣе все это устроить. Если учителя не могутъ этого взять на себя, тамъ посмотрите и найдите военныхъ или иныхъ любителей военной гимнастики и военныхъ дѣтскихъ игръ.

2) Сельско-хозяйственныя, ремесленныя, рукодѣльныя и другія подобныя занятія въ церковной школѣ.

Неоднократно и подробно приходилось уже говорить о важности и примънимости такихъ занятій въ школъ. А о пользъ ихъ для самой народной жизни—и говорить не приходится: школа готовить людей для жизни, но, къ сожальнію, этого-то наша народная школа почти и не дълаеть. А тамъ, гдъ школавводить у себя и такія занятія, тамъ она пользуется все возростающимъ серьезнымъ внима-

ніемъ народа. Поэтому, настойчивая нужда—открыть такія занятія, при мальйшей къ тому возможности, во всьхъ церковныхъ школахъ епархіи.

Понятно, что при этомъ долженъ быть принять во внимание и самый возрасть учащихся и самыя условія школьнаго дъла. ІІ прежде всего занятія сельскимъ хозяйствомъ, огородничествомъ, садоводствомъ, нчеловодствомъ и т. н. должны быть между діломъ, какъ забава пріятная и полезная. Разумью, напр., посадку деревьевь въ видів развлеченія, собираніе травъ въ гербаріи и т. п. Такимъ путемъ дъти постепенно воспитають въ себъ любовь къ природъ вмъсто того дикаго отношенія къ ней, какое часто теперь приходится наблюдать. А вм'єсть съ темъ и полезные навыки будуть такимъ порядкомъ прививаться. Не трудно, напр., между домами насадить лиственныхъ деревьевъ, а между ними-акацій и т. п. Такъ деревянныя постройки будуть ограждены и на случай пожара, а кромъ того, не нужно будеть при такой живой изгороди разныхъ огородовъ, требующихъ постояннаго ремонта. Посадка фруктовыхъ деревьевъ или ягодныхъ кустовъ на школьномъ участкъ земли симими учащимися съ правомъ по окончаніи школы пересадить посаженное къ себъ въ огородъэто научить дётей ухаживать за деревомъ и отучить дазить въ чужой огородь, на что такъ жалуются въ деревић. То же самое приложимо и къ огородничеству, и къ ичеловодству и т. и. А земскіе склады отпустять молодыхь побъговь для посадки фруктовыхь и ягодныхъ насажденій.

Теперь вѣдь при всякой почти школѣ есть хоть самый небольшой клочекъ земли. На немъ-то это все и можно разводить. Такое, хотя и скромное, хозяйство дастъ и новыя средства къ жизни въ дополненіе къ скромному учительскому содержанію, а вмѣстѣ привяжетъ учащихъ и къ школѣ, удерживая ихъ отъ частыхъ переходовъ съ мѣстъ. Не придется учащимъ и на лѣто уѣзжать изъ піколы: заведенное хозяйство удержить отъ того, а потому и въ лѣтнюю пору учащіе будутъ полезны для церковно-народнаго дѣла; поэтому и въ глазахъ народа они не будутъ пришлыми и чужими, а своими людьми. А кромѣ того, такія занятія освободятъ учащихъ, особенно учительницъ отъ жалобъ на болѣзни, наживаемыя въ школѣ, освободять отъ необходимости искать отдыха, однако рѣдко когда возстановляющаго подорванное однообразіемъ здоровье.

Все сказанное приложимо и къ занятіямъ ремеслами и рукодъліями. Во всёхъ отношеніяхъ было бы полезно учителю заняться какимъ-либо ремесломъ и къ нему между дъломъ пріучать дътей, а учительниць — какимъ-нибудь рукодъліемъ и тоже между дѣломъ пріучать къ нему дѣвочекъ. Такимъ порядкомъ они и лишнія средства
добывали бы, и праздно время не убивали бы, и тѣлесныя силы возстановляли бы, и населенію приносили бы громадную пользу обученіемъ дѣтей ремесламъ и рукодѣліямъ. Это все такъ просто и естественно, что и говорить не приходится. Только бы было первое для
того условіе—отбросить напрасное и вредное во всѣхъ отношеніяхъ
посягновеніе на барство: а смотрѣть на жизнь такъ, какъ она есть,
и все дѣлать для ея упрощенія и упорядоченія.

При Боровенской церковной школѣ заведены рукодѣльные классы. И они заполнены занимающимися уже внѣшкольными дѣвушками. Нынѣ въ августѣ попечительница школы ки. Урусова устраиваетъ даже выставку предметовъ рукодѣлія. А при Сопинской школѣ въ іюнѣ были краткосрочные курсы по садоводству, огородничеству и пчеловодству. На курсахъ было слушателей 32 человѣка, —лица разнаго положенія, званія и пола: крестьяне, учителя, ученики второклассной школы, помѣщики, почтовые чиновники, клирики, дочери помѣщиковъ и земскихъ начальниковъ и т. п. Очевидно, запросъ на все это въ жизни большой. Поэтому весьма было бы полезно и жизненно, если бы церковно-школьные дѣятели вышли на такую работу. Наша церковная школа, какъ жизненная и народная, должна прежде всего заняться такимъ дѣломъ. Тогда она самымъ дѣломъ докажетъ свою жизненность и полезность и заставить замолчать всѣхъ ея недоброжелателей, обычно вовсе ея не знающихъ.

Къ сказанному считаю нужнымъ прибавить, что синодальный училищный совъть внесъ въ смъту 1911 г. кредитъ въ пособіе школамъ на сельско-хозяйственныя занятія. Послъ, въроятно, будетъ внесенъ кредитъ и на занятія ремеслами и рукодъліями. Но чтобы имъть право на такое пособіе, нужно показать дѣло. Поэтому и слъдуетъ озаботиться заведеніемъ всего указаннаго. Поэтому съ своей стороны и обращаюсь съ убъдительнъйшимъ предложеніемъ къ уъзднымъ отдъленіямъ училищнаго совъта и къ уъзднымъ отцамъ наблюдателямъ, по соображеніи всего, намътить школы, въ которыхъ умъстно, возможно и полезно бы было заведеніе того или другого прикладного практическаго занятія, и рекомендовать это, а вмъстъ наблюсти и за введеніемъ того на дълъ. А отцовъ завъдующихъ и учащихъ школъ прошу дъятельно и горячо отозваться на такой мой призывъ и по мъръ силъ и умънья заводить у себя то или иное изъ указанныхъ. Итакъ, съ Божіею помощію къ дѣлу.

## Къ открытію Православнаго Камчатскаго Братства.

Православное Камчатское Спасское Братство начало основываться, съ благословенія Высокопреосвященнъйнаго Владивостокскаго Архіепископа Евсевія, іеромонахомъ Несторомъ, камчатскимъ миссіонеромъ, въ С.-Петербургѣ среди множества сочувствующихъ людей высшаго общества.

Святьйшимъ Сунодомъ, по опредъленію отъ 8—24 апръля 1910 года за № 2778, утвержденъ былъ Уставъ Православнаго Камчатскаго Братства во имя Нерукотвореннаго Образа Всемилостиваго Спаса, но съ твмъ, чтобы предварительно введенія въ дійствіе § 21 Устава, коимъ Совъту Братства предложено присвонть печать съ соотвътствующею надписью, Г. Синодальными Оберъ-Прокуроромъ сдълано было надлежащее по сему предмету сношение съ Министромъ Внутреннихъ Дѣлъ. Вмѣстѣ съ тъмъ Г. Спнодальному Оберъ-Прокурору предоставлено было всеподданнъйше доложить Его Императорскому Величеству объ учрежденіи означеннаго Братства и испросить Высочайшее Его Императорскаго Величества соизволение на разръшеніе сему Братству им'ть на знак братскаго креста 1-й степени вензелевыя начертанія Именъ І'осударя Императора, Государынь Императрицъ и Государя Настъдника, съ коронами надъ сими начертаніями, а при знакъ креста 2-й степени особую корону, каковые знаки и поднести на Высочайшее утверждение вмъстъ съ Положеніемъ о братскомъ кресть. 17-го іюня 1910 года Г. Синодальнымъ Оберъ Прокуроромъ предложенъ былъ, за № 5503, отзывъ Министерства Внутреннихъ Дѣлъ о томъ, что со стороны названнаго Министерства не встръчается препятствій къ предоставленію Совъту Православнаго Камчатскаго Братства имъть печать съ надписью: "Совъть Православнаго Камчатскаго Братства". Г. Синодальный Оберъ-Прокуроръ въ предложени Святъйнему Суноду, оть 28 іюля 1910 года за № 6926, изъяснилъ, что Государь Императоръ, по всеподданнъйшему его, Оберъ-Прокурора, докладу опредъленія Святъйшаго Сунода, отъ 8-24 апръля сего года за № 2778, въ 23-й день Высочайше соизволиль на утверждение Положения о братскомъ кресть Православнаго Камчатскаго Братства во имя Нерукотвореннаго Образа Всемилостиваго Спаса и рисунковъ соотвътствующихъ знаковъ, съ разрътеніемъ означенному Братству им'ять на знакъ братскаго креста 1-й степени вензелевыя начертанія Именъ Его Имрараторскаго Величества, Ихъ Императорскихъ Величествъ Государынь Императриць и Его Императорскаго Высочества Наследника Цесаревича и Великаго Князя Алексія Николаевича съ коронами надъ сими начертаніями, а при знакъ креста 2-й степени особую корону.

Съ самаго своего зарожденія Камчатское Братство обратило на себя благоволительное вниманіе Высочайшихъ Особъ и высшихъ іерарховъ церкви.

Приводимъ нъкоторыя извлеченія изъ устава Братства:

- § 1. Православное Камчатское Братство во имя Нерукотвореннаго Образа Всемилостиваго Спаса имѣетъ цѣлью собственными средствами, личнымъ трудомъ и вліяніемъ своихъ членовъ оказывать дѣятельную помощь:
- а) успѣшному распространенію православной вѣры во владивостокско-камчатской епархів среди языческихъ племенъ тунгусовъ, корякъ, чукчей п др.,
- б) просвъщенію ихъ въ духѣ православной церкви на началахъ братскаго единенія съ коренною Россіею, н
- в) огражденію края отъ противоправославныхъ вліяній и насажденію тамъ, во имя православной церкви и подъ ся духовнымъ водительствомъ, культурныхъ условій и порядковъ, необходимыхъ для оживленнаго развитія и процвѣтанія края.
  - § 4. Средства Братства составляются:
  - а) изъ членскихъ взносовъ;
- б) изъ добровольныхъ пожертвованій деньгами, вещами, а также недвижимыми имуществами;
  - в) изъ различнаго рода пособій, случайныхъ поступленій и
  - г) изъ процентовъ отъ братскихъ капиталовъ.
- § 6. Братство состоитъ: изъ почетныхъ попечителей, учредителей и членовъ почетныхъ и дъйствительныхъ.
- § 7. Почетными Попечителями Братства, по представленіямъ Братскаго Совъта и съ утвержденія Владивостокскаго Архипастыря, признаются лица оказавшія дълу распространенія православнаго просвъщенія въ Камчатской области выдающіяся услуги, а также жертвователи, внесшіе единовременно въ пользу Братства не менъе трехсоть рублей. Таковымъ лицамъ предоставляется по грамоть Владивостокскаго Архипастыря право ношенія Братскаго Креста 1-й степени.
- \$ 8. Въ число учредителей Братства зачисляются пожизненно лица, подписавшія настоящій уставъ, а также по представлевіямъ Братскаго Совъта и съ утвержденія Преосвященнаго Владивостокскаго: а) литературные и фактическіе дъятели православной миссіи въ Россіи, б) академики и заслуженные профессора православнаго

въроисповъданія, в) дъятели Окраиннаго общества, г) редакторы дуковныхъ органовъ и д) лица, оказавшія дъятельную помощь Братству внесеніемъ въ его пользу не менье 75 рублей.

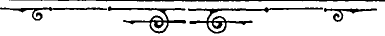
- § 9. Учредители въ знакъ своего званія получають за подписью Предсёдателя Вратскаго Совета пли уполномоченнаго отъ Совета лица грамоту на ношеніе Братскаго Креста 2-й степени.
- § 10. Въ почетные члены Братства избираются Совътомъ Братства лица, оказавшія содъйствіе цълямъ Братства своимъ вліяніемъ, трудами или единовременнымъ пожертвованіемъ 50 рублей. Имъ предоставляется право нопіенія Братскаго креста 3-й степени, на что выдается грамота въ порядкѣ § 9-го.
- § 11. Дъйствительными членами Братства избираются Совътомъ Братства лица, пожертвовавшія 25 рублей единовременно; имъ предоставляется право ношонія Братскаго Креста 4-й степени, на что выдается грамота въ порядкъ § 9-го.
- \$ 12. Братскіе Кресты 1-й и 2-й степеней могуть быть присуждаемы, съ утвержденія Владивостокскаго Архинастыря, Братскимъ Совътомъ, или по его непосредственному усмотрѣнію, или по представленіямъ академій наукъ, другихъ академій, университетовъ, институтовъ и ученыхъ обществъ каждому-православному человъку, выполнившему какой либо капитальный литературный или фактическій трудъ по части изслъдованія Дальняго Востока, или улучшенія условій русской жизни на дальне-восточной окраинъ. Такимъ выдающимся дъятелямъ одновременно съ представленіемъ Братскаго Креста могутъ быть выдаваемы, по особому присужденію Совъта Братства, преміи изъ средствъ Братства, если таковыя будуть вполнѣ достаточны: при 1-й степени—1000 руб. п при 2-й—500 руб.
- § 13. Непринадлежащее къ Братству лицо, оказавшее какую либо насущную услугу Братству, или засвидътельствовавшее о сдъланномъ имъ въ пользу Братства сборъ деньгами, или вещами цорковнаго или школьнаго обихода, на сумму не менъе 100 рублей, вътечение одного года, утверждается по правиламъ § 9-го въ звании учредителя.

## Тульское духовенство въ борьбъ съ пьянствомъ.

Духовенство 3-го округа Тульской епархіи, на благочиниическомъ собраніи, обсуждая вопрось о мірахъ борьбы съ пьянствомъ, сдівлало слівдующія постановленія для окружного духовенства. 1) Не употреблять крівпкихъ напитковъ при общихъ благочинническихъ собраніяхъ; 2) отказаться совершенно и навсегда отъ употребленія

крупкихъ напитковъ въ домахъ прихожанъ при совершении церковныхъ службъ и требъ и вообще при всякихъ посвищеніяхъ прихожапъ; 3) во всъхъ церквахъ непременно вести витоогослужебныя собесбдованія, въ каковыхъ всесторонне выяснять прихожанамъ о вредѣ пьянства, и 4) принять всв меры къ открытію обществъ трезвости, особонно въ техъ селеніяхъ, гдф винныя лавки, располагать жителей къ составленію приговоровъ о закрытій ихъ, а также объ уничтоженіи тайной продажи водки. Когда окружный благочинный свящ. Михаилъ Вельтищевъ протоколъ собранія окружного духовенства съ вышеизложенными постановленіями представниь на благоусмотр'вніе Преосвященнаго Пароенія, владыка постановленія одобриль, но прибавиль къ нимъ еще пунктъ 5-й следующаго содержанія: ни въ коемъ случав не принимать отъ прихожанъ приношеній крепкими напитками. Если вспомнимъ, что задаваясь целію исправлять другихъ, нужно прежде всего начать исправление съ самого себя, чтобы, но слову апостола, образомъ быть для верныхъ словомъ, житіемъ, любовію, духомъ, върой, чистотою, то нельзя не пожелать, чтобы подобныя постановленія, какое сділало духовенство 3-го округа Тульской епархіи, получили широкое распространеніе и прим'яненіе средп вообще православнаго духовенства.

# разныя извъстія и замътки.



#### Мъняется ли климатъ Европы?

Оть старыхь людей нерѣдко приходится слышать, что за послѣдыя 40—50 лѣть климать у насъ измѣнился и что въ особенности зимы стали болѣе мягкими.

Сплошь и рядомъ въ подтвержденіе этой мысли приводять воспоминанія изъ далекаго цітства, но такого рода наблюденія, конечно, не могуть считаться доказательными; приходится обратиться къ приборамъ и къ точнымъ наблюденіямъ, чтобы різшить этоть вопросъ-А эти наблюденія говорять, что дійствительно за послідніе годы зимы стали болье теплыми, а літа—болье прохладными, по крайней мірів, въ большей части Европы. Весьма интересныя данныя сообщаеть по этому поводу піведскій метеорологь Экгольмъ; онъ нашель, что по записямъ температуры въ Петербургів, Стокгольмів и Эдинбургів средняя температура съ 1756 г. по 1900 годь стала на 1 градусь тепліве, въ то время, какъ средняя теплота солнца за то же время понизилась на 0,6 градуса Цельсія. Есть извъстія объ окончательномъ замерзаніи проливовъ Категата и Скагерака между XI и XV въками. Изъ этого вытекаеть, что въ тъ времена зимы стояли болье суровыя; то же заключеніе приложимо и къ замерзанію Чернаго моря, Дарданель и Босфора. Рядомъ съ этимъ существують, однако, и мъстности, въ которыхъ никакой перемъны климата не замъчается. Въ Авинахъ, напримъръ, съ классическаго періода и до нашихъ дней не измънились ни количество осадковъ, ни средняя температура. Для Берлина установлено, что въ промежутокъ между 1756—1847 годами зимы въ среднемъ были болье суровыя, чъмъ между 1848 и 1907 г.г.

Измѣненіе въ климать Европы, такимъ образомъ, можно считать установленнымъ фактомъ, но причины колебаній температуры, происходящихъ, очевидно, въ весьма продолжительныхъ періодахъ, попрежнему остаются неизвѣстными. Солице туть, повидимому, не при чемъ, скорѣе объясненіе слѣдуетъ искать въ состояніи земной атмосферы, въ перемѣщеніи средняго положенія областей высшаго и низтато атмосфернаго давленія.

Однако въ разговорахъ, которые ведутся по этому поводу, обыкновенно имъются въ виду гораздо болъе зкачительныя колебанія, чъмъ тѣ, о которыхъ говорилось выше. Дъйствительно, многіе старые документы говорять о такихъ суровыхъ зимахъ, о которыхъ мы теперь уже не имъемъ никакого представленія. Такъ, напримъръ, въ 860 году Адріатическое море замерзло настолько основательно, что въ Венецію можно было пробраться съ материка пънкомъ по льду. Въ 1706 году Рейнъ замерзъ 11 ноября и вскрылся лишь въ концтанръля. Въ 1133 году ръка По замерзла до самаго устья. Но самое удивительное извъстіе мы находимъ у Абдъ Аллатифа, сообщающаго, что антіохійскій якобитскій патріархъ, совершившій въ 829 году путешествіе въ Египетъ, нашель Нилъ замерзшимъ ("Совр. Лът.").

#### Гражданскія крестины во Францік.

На ряду съ гражданскими браками, съ гражданскими похоронами, во Франціи начинають вводиться гражданскія крестины, почти совершенно вытёснившія христіанскія. По словамь "Petit Parisien" церемонія гражданскихъ крестинъ совершается слёдующимъ образомъ. Ребенка приносять въ мәрію, гдё вносятся въ книги данныя о его рожденіи, въ присутствіи родителей и двухъ свидётелей, зам'єняющихъ крестнаго отца и крестную мать. Затёмъ мэръ читаетъ слёдующую формулу, копія съ которой вручается родителямъ: "Марія,

дочь господина Х., вступаетъ въ великую семью свободныхъ духомъ, этрекшихся отъ религіозныхъ догматовъ. Въ присутствін воспреемниковъ крещу я, должностное государственное лицо, тебя во имя славной революцін 1789 г., создавшей правовую свободу челов'ька и гражданина во имя всемірной демократической республики. Я крещу тебя и даю тебъ слъдующія три заповъди, о върномъ соблюденіи которыхъ тобою должны заботиться твои воспріемники при крещенін, которые здісь находятся, въ качестві свидітелей. Во-первыхъ, ты будешь почитать свою родину, своего отца и свою мать, ты будешь ихъ любить и служить имъ. Во-вторыхъ ты все свои силы посвятишь служению истинъ и справедливости. Въ-третьихъ, больше исего на свъть ты будешь бояться быть неправой по отношению къ твоимъ собратьямъ. А теперь, гражданка Марія, и возвращаю тебя твоимъ родителямъ, принеси имъ радость и живи съ миромъ". Затымь слыдують подписи родителей, воспріемниковь и мыстная муниципальная печать.

#### объявленія.

Отъ автора можно выписывать спѣд. дух. музык. сочиненія для четырехголоснаго хора съ перепоженіемъ для фисгармоніи:

Херувимская № 1, 2) Яко страшенъ, 3) Заступнице усердная, 4) Милость мира, 5) Воскресъ изъ гроба, 6) День онъ страшн., 7) Не ввъри мя, 8) Слезы ми даждь, 9) Отче нашъ, 10) Херувимская № 2, 11) Судін съдящу, 12) Господи помилуй насъ, 13) Не умолчимъ, 14) Скорое и извъстное и 15) Важивйшія пъснопынія Литургіи, а также Свъте тихій и Нышь отпущаещи. Всъ пэложены просто.

Цѣна № 15-му 1 руб. **35** н., а остальнымъ по **35** коп. съ пересылкой Налож. платежъ на 10 коп. дороже.

Адресъ: черезъ ночтовую контору Шелкозаводскую Терск. обл. въ ст. Щедринскую священнику Михаипу Попову.

ОКОНЧИВШІЕ УНИВЕРСИТЕТЪ

# М. Ф. Матвъевскій и Д. М. Ломакинъ

ГОТОВЯТЪ КЪ ЭКЗАМЕНУ

на священника, діакона, исаломщика и учителя съ ручательствомъ. Гонораръ по выдержанію экзамена. Адресъ для справокъ: Полтава, Кобелякская, 44, д. Гайдаровой. Д. М. Ломакину.

# Журналъ "ВЪРА и РАЗУМЪ" издается съ 1884 года; за первые двадцать лѣтъ въ журналѣ помѣщены были, между прочимъ, слѣдующія статьи:

Произведенія Высокопреосвященнаго Амвросія, Архіепископа Харьковскаго; какъ-то: "Живое Слово", "О причинахъ отчужденія оть Церкви нашего образованпаго общества", "О религіозномъ сектантствъ въ нашемъ образованномъ обществъ", кромъ того, пастырскія воззванія и увъщанія православнымъ христіанамъ Харьковской епархін, слова и ръчи на разные случай и проч. Произведенія Высокопреосвященнаго Арсенія, Архіенискова Харьковскаго, какъ-то: бесьды, слова и рѣчи на разные случан и проч. Произведенія другихъ писателен, какъ-то: "Петербургскій періодъ пропов'ядинческой д'вятельности Филарета, митроп. Московскаго, "Московскій періодъ пропов'ядинческой діятельности его же". Профес. И. Корсунскаго. -- "Религіозно-правственное развитіе Императора Александра І-го и идея священнаго союза". Профес. В. Надлера.—"Архіепископъ Иннокентій Борисовъ". Біографическій очеркъ Свящ. Т. Буткевича.—"Протестантская мысль о снободномъ и независимомъ пошиманіи Слова Божія". Т. Стоянова (К. Истомина).— Многія статьи о. Владиміра Гетте въ переводъ съ французскаго языка на русскій, въ числъ конхъ помъщено "Изложеніе ученія каболической православной Церкви, съ указаціємъ разностей, которыя усматриваются въ другихъ церквахъ христіанскихъ"...-"Графъ Левъ Николаевичъ Толстой". Критическій разборъ Проф. М. Остроумова, - "Обра-зованные еврен въ своихъ отношеніяхъ къ христіанству". Т. Стоянова (К. Истомина).— "Западная среднев вковая мистика и отношеніе ея къ католичеству". Историческое изсмъдование А. Вертеловскаго. - "Имъютъ-ли каноническия или общеправовыя основанія притязанія мірянъ на управленіе церковными имуществами ? — В. Ковалевскаго.—"Основныя задачи нашей народной школы". К. Истомина.—"Принципы государственнаго и церковнаго права". Проф. М. Остроумова.—"Современная апологія талмуда и талмудистовъ". Т. Стоянова (К. Истомина).—"Теософическое общество и современная теософія". Н. Глубоковскаго.—"Очеркъ православнаго церковнаго права". Проф. М. Остроумова.—"Художественный натурализмъ въ области библейскихъ повъствованій". Т. Стоянова (К. Истомина).—"Нагорная проповъдь". Свящ. Т. Буткевича.—"О славянскомъ Богослуженій на Западъ". К. Истомина. — "О православной и протестантской проповъднической импровизацін". К. Истомина. — "Ультрамонтанское движеніе въ XIX стольтін до Ватиканскаго собора (1869—70 г.г.) включительно". Свящ. І. Арсеньева.—"Историческій очеркъ единовърія". П. Смирнова.—"Зло, его сущность и происхожденіе". Профес. прот. Т. И. Буткевича. -- "Обращеніе Савла и "Евангеліс" св. Апостола Павла". Профес. Н. Глубоковскаго.— "Основное или Апологетическое Богословіе". Профес.—прот. Т. И. Буткевича.—Статьи объ антихристь. Профес. А. Д. Бъляева.— "Книга Рувь". Преосвященнаго Иннокентія, спископа Сумскаго (нынъ Экзарха Грузіи).— "Религія, ея сущность и происхожденіе". Проф. —прот. Т. И. Буткевича.— "Естественное Богопознаніе". Профес. С. С. Глаголева.— "Философія монизма". Профес. —прот. Т. Бут кевича.— "Матерія, духъ и энергія, какъ начала объективнаго бытія". Проф. Г. Струве. — "Краткій очеркъ основныхъ началъ философіи". Профес. П. И. Линицкаго.— "Законъ причинности". Профес. А. И. Введенскаго.— "Ученіе о Святой Троицъ въ новъишей идеалистической философіи". Профес. П. П. Соколова. --, Очеркъ современной французской философіи". Профес. А. И. Введенскаго.— "Очеркъ исторіи философіи". Н. Н. Страхова.— "Этика и религія въ средъ нашей интеллигенціи и учащейся молодежи". Профес. А. Шилтова.— "Психологическіе очерки". Профес. А. Снегирева.—Чтенія по космологіи. Профес. В. Д. Кудрявцева.— "Законъ жизни" Профес. Мечникова. Д-ра М. Глубоковскаго.

А также въ журналъ помъщаемы были переводы философскихъ произведеній Сенеки, Лейбница, Канта, Каро, Жане, Фулье и многихъ другихъ философовъ.

## ОТЪ РЕДАКЦІИ

#### СВЪДЪНІЯ ДЛЯ гг. СОТРУДНИКОВЪ и ПОДПИСЧИКОВЪ.

Адресы лицъ, доставляющихъ въ редакцію "Въра и Разумъ" свои сочиненія, должны быть точно обозначаемы, а равно и тъ условія, на которыхъ право печатанія получаемыхъ редакцією литературныхъ про-изведеній можетъ быть ей уступлено.

Обратная отсылка рукописей по почтъ производится лишь по предварительной уплатъ редакціи издержекъ деньгами или марками.

Значительныя измъненія и сокращенія въ статьяхъ производятся по соглашенію съ авторами.

Жалоба на неполученіе какой-либо книжки журнала препровождается въ редакцію съ обозначеніемъ напечатаннаго на адресѣ нумера и съ приложеніемъ удостовъренія мѣстной почтовой конторы въ томъ, что книжка журнала дѣйствительно не была получена конторою. Жалобу на неполученіе какой-либо книжки журнала просимъ заявлятѣ редакціи не позже, какъ по истеченіи мѣсяца со времени выхода книжки въ свѣтъ.

О перемѣнѣ адреса редакція извѣщается своевременно, при чемъ слѣдуетъ обозначать, напечатанный въ прежнемъ адресѣ, нумеръ; за перемѣну адреса уплачивается 30 коп.

Посылки, письма, деньги и вообще всякую корреспонденцію редакція просить высылать по слѣдующему адресу: въ г. Харьковъ, въ зданів Харьковской Духовной Семинаріи, въ редакцію журнала "Въра и Разумъ".

Контора редакціи открыта ежедневно отъ 8-ми до 3-хъ часовъ по полудни; въ это-же время возможны и личныя объясненія по дъламъ редакціи.

Редакція считаеть необходимымь предупредить г.г. своихь подписчиковь, чтобы они до конца каждой четверти года не переплетали своихь книжекь журнала, такь какь при окончаніи каждой четверти, сь отсылкою посльдней книжки, имь будуть высланы для каждой части журнала особые заглавные листы, сь точнымь обозначеніемь статей и страниць.

Объявленія принимаются за строку или мъсто строки, за одинъ разъ 30 к., за два раза 40 к., за три раза 50 коп.

Редакторы: { Ректоръ Семинаріи, Протоіерей Алексви Юшновъ. Двиств. Статск. Совът. Константинъ Истоминъ.